#### Andere Welten in der neulateinischen Literatur

# Philipp Roelli

#### Universität Zürich, FS21

Die Veranstaltung soll einen Überblick über phantastische neulateinische Romanliteratur geben. Nach einem kurzen Überblick über Neulatein und antike und mittelalterliche Vorbilder betrachten wir zehn fiktive, phantastische narrative Werke genauer, viele davon sind sehr wenig bekannt und oft auch bislang kaum wissenschaftlich untersucht worden. Die "anderen Welten", die in ihnen behandelt werden, reichen von neu entdeckten Weltteilen (wie Amerika), und in die Ferne projizierte Kritik der eigenen Gesellschaft (bei Thomas Morus oder Gian Vittorio Rossi) zu Vorläufern des Abenteuerromans (wie Samuel Gott und Johannes Bissel) oder Science Fiction (Kepler). Die Hintergründe, der Gesamtplot, die Wirkung der Werke werden in den Stunden besprochen. Als Vorbereitung sollen Sekundärliteratur (soweit vorhanden) und längere Ausschnitte in Übersetzung (sofern vorhanden) gelesen werden. In der Stunde werden auch kurze Ausschnitte des lateinischen Originals gemeinsam gelesen und analysiert. Am Schluss wollen wir uns Gattungsfragen widmen. Latinum oder ähnliche Kenntnisse des Lateinischen sind dazu vorausgesetzt.

## Semesterplan

- 26.2. Einführung Neulateinische Sprache
- 5.3. Vorläufer in der Antike, speziell Lucian, ἀληθῆ διηγήματα
- 12.3. Vorläufer im Mittelalter, speziell Navigatio Brendani
- 19.3. Einführung neulateinische Literatur, insbesondere fiktionale
- 26.3. Leon Battista Alberti († 1472), *Momus* [Satire im Olymp]
- 16.4. St. Thomas Morus († 1535), *Utopia* [Utopischer Staat]
- 23.4. Johannes Kepler († 1630), Somnium [Science Fiction]
- 30.4. Tommaso Campanella († 1639), Civitas Solis [Kommunistischer Staat]
- 7.5. Gian Vittorio Rossi († 1647), *Eudemia* [ins Alte Rom versetzte Satire]
- 14.5. Samuel Gott († 1671), Nova Solyma [puritanische Utopie]
- 21.5. Johannes Bissel SJ († 1682), *Argonautica Americana* [Irrfahrt in Südamerika]
- 28.5. Ludvig Holberg († 1754), *Nicolai Klimii iter subterraneum* [Reise ins Innere der Erde]
- 5.6. Synthese

# Einführungen Neulatein

- IJsewijn, Jozef. Companion to neo-Latin studies. 2 vols. Leuven 1990-1998. ("Fictional prose" II, 241–257)
- Korenjak, Martin. Geschichte der neulateinischen Literatur: vom Humanismus bis zur Gegenwart. München 2016.
- Ludwig, Walther. Die neuzeitliche lateinische Literatur, in: Fritz Graf [et al.], Einleitung in die lateinische Philologie. Stuttgart 1997.
- Knight, Sara & Stefan Tilg. The Oxford Handbook of Neo-Latin. Oxford 2015.

#### Wörterbücher

- Antikes Standardwörterbuch: Georges, Karl Ernst. Ausführliches lateinisch-deutsches Handwörterbuch. 8., verbesserten und vermehrten Auflage. 2 Bde. Hannover 1913–1918 [und oft nachgedruckt]. Online bei <a href="http://www.zeno.org/">http://www.zeno.org/</a>
- Hoven, René. Lexique de la prose latine de la renaissance (Dictionary of Renaissance Latin from prose sources); avec la collaboration de Laurent Grailet. 2e edition augmentée. Leiden 2006.
- Ramminger, Johann. Neulateinische Wortliste, ein Wörterbuch des Lateinischen von Petrarca bis 1700. Frei zugänglich online: <a href="http://www.neulatein.de/">http://www.neulatein.de/</a>
- Egger, Carolus [et al.]. Lexicon recentis latinitatis: editum cura operis fundati cui nomen "Latinitas". Urbe Vaticana 1992-1997.
- Graesse, Johann Georg Theodor. *Orbis latinus* oder Verzeichnis der wichtigsten lateinischen Orts- und Ländernamen. Berlin 1909. Online: http://www.columbia.edu/acis/ets/Graesse/contents.html
- Dasypodius, Petrus. *Dictionarium Latinogermanicum*; mit einer Einführung von Gilbert de Smet. [2. Nachdruck der Ausgabe Strassburg 1536]. Hildesheim 1995. [ausführliches zeitgenössisches Lateinwörterbuch] <a href="https://mdz-nbn-resolving.de/urn:nbn:de:bvb:12-bsb10163950-7">https://mdz-nbn-resolving.de/urn:nbn:de:bvb:12-bsb10163950-7</a>

# Online-Textsammlungen

- Corpus Corporum, <a href="http://mlat.uzh.ch/">http://mlat.uzh.ch/</a> (u.a. mit Texten aus CAMENA, CroALa)
- Corpus Automatum Multiplex Electorum Neolatinitatis Auctorum (CAMENA). Universität Heidelberg. <a href="http://www.uni-mannheim.de/mateo/camenahtdocs/camena\_e.html">http://www.uni-mannheim.de/mateo/camenahtdocs/camena\_e.html</a>
- *Bibliotheca Augustana*. Ulrich Harsch, Fachhochschule Augsburg. <a href="https://www.hs-augsburg.de/~harsch/augustana.html">https://www.hs-augsburg.de/~harsch/augustana.html</a>
- Croatiae Auctores Latini. Universität Zagreb. <a href="http://www.ffzg.unizg.hr/klafil/croala/">http://www.ffzg.unizg.hr/klafil/croala/</a>
- Noscemus, Universität Innsbruck. https://wiki.uibk.ac.at/noscemus/Main Page
- Bibliographie von neulateinischen Texten online (v.a. Scans alter Drucke): http://www.philological.bham.ac.uk/BIBLIOGRAPHY/INDEX.HTM

# 1. Charakterisierung des Neulatein, Sprache, Orthographie, Umfeld

Zunächst ein kurzer Überblick zur lateinischen Sprache und Literatur im Allgemeinen. Man unterteilt die lange Zeit, in der Latein literarisch verwendet wurde (spätes 3. Jh. v. Chr. bis (fast) heute), in verschiedene Epochen. Wichtig ist aber, dass Latein als "fixierte" Sprache im Prinzip dieselbe bleibt (im Gegensatz zu "lebendigen" Sprachen, die sich über Sprachstufen verändern, wie Althochdeutsch, Mittelhochdeutsch, Neuhochdeutsch). Latein erlebt hingegen eine 'fortwährende Normenentfaltung' (Peter Stotz). Die Normen der Antike werden nicht aufgegeben, sondern sie werden durch Zulassung alternativer Normen neben den bestehenden erweitert in Spätantike und Mittelalter. Im Neulatein wird zum Teil versucht, diesen Prozess rückgängig zu machen. Man kann unterscheiden:

- Altlatein ("old, early, archaic Latin"): bis ca. 75. v. Chr. Unterschiede zum späteren Latein.
- Klassisches Latein: bis etwa Ende 1. Jh. n. Chr. Zu Beginn dieser Zeit wird das Latein lautlich und grammatikalisch definitiv fixiert (es werden keine späteren Veränderungen der gesprochenen Sprache in der Schrift berücksichtigt) durch die "klassischen" Autoren. Stilistisch war dieses Latein eine Kunstsprache gebildeter Römer (besonders: Cicero, Caesar; Vergil, Ovid) dieser Zeit und war somit nie Umgangssprache, wenn auch aus der Umgangssprache dieser Zeit durch rhetorische Verfeinerung entstanden.
- Spätantikes Latein ("late Latin"): bis zum Ende des römischen Reiches (5. Jh.), das etwas weitere Normen zulässt und insbesondere (bei christlichen Autoren) stark durch das Christentum und durch das Latein der Bibelübersetzung beeinflusst ist.
- Mittellatein ("mediaeval Latin"), während des Mittelalters, ca. 500–1450. Mit deutlichen zeitlichen und örtlichen Unterschieden, z.B. merowingisches, karolingisches, oder scholastisches Latein. Schulsprache ganz Westeuropas.
- Neulatein ("neo-Latin"): bis heute (zentral bis gegen 1800). Wieder stärker (z.T. auch geradezu eifernd) an das klassische Latein angelehnt. Aus dieser Zeit haben wir mit Abstand die größte Masse lateinischer Texte, die aber am schlechtesten untersucht sind.

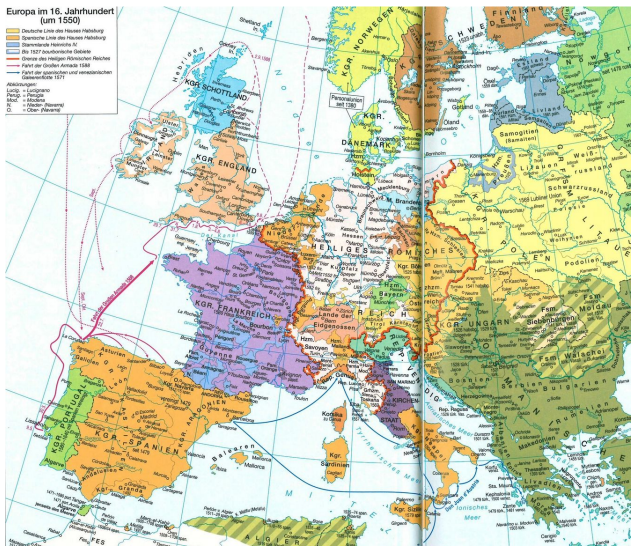
Weitere Einteilungen nach Gebrauch (z.B. Kirchenlatein) oder nach Stilhöhe (Vulgärlatein, klassizistisches Latein, Humanistenlatein) kommen vor.

Gewöhnlich lässt man die neulateinische Zeit also im 15. Jh. zeitgleich mit der Neuzeit beginnen. In dieser Zeit ändern sich einige wichtige Umstände gegenüber dem Mittelalter und dem Mittellatein. Natürlich sind aber solche Epochenübergänge immer bis zu einem gewissen Grade willkürlich, da fließend, und ereignen sich geographisch unterschiedlich schnell. Das Neulatein geht von Italien aus und erreicht den Rest Europas mit Verzögerung. Neuerungen:

- Renaissance (Politik: italienische Stadtstaaten, gebildete nicht-kirchliche Mittelschicht, neue Hochschätzung der Antike).
- Vermehrte Kenntnis des Griechischen (Fall Konstantinopels 1453 "ἄλωσις", viele griechische Intellektuelle emigrieren nach Italien).
- Buchdruck (Gutenberg 1454).
- "Antiqua" (in Wirklichkeit ≈ karolingische Minuskel) als neue "antike" Schrift. Ablehnung der schnörkeligen "gotischen" Schrift.
- Aufkommen des Platonismus als Reaktion auf den scholastischen Aristotelismus.
- Entdeckung der Neuen Welt (1492), sowie weiterer vorher unbekannter Erdteile. Nach vollendeter reconquista (Granada fiel 1492) wollten Spanien und Portugal neue Handelswege nach Asien ausbauen. Bartolomeu Dias hatte 1488 für die Portugiesen Afrika umsegelt und den indischen Ozean erreicht (aber erst Vasco da Gama landete in Indien 1498). Der Genovese Christopherus Columbus hatte auf Grund falscher Ansichten zum Erdumfang und der Größe Eurasiens die Idee, dass man den fernen Osten auch erreichen könnte, wenn man nach Westen segelt. Er überzeugte die spanische Krone (nachdem Versuche in Portugal gescheitert waren), ihn auszurüsten. Er sichtete am 12.10.1492 Land in der Karibik (heute: Bahamas). Auf drei weiteren Reisen erreichte er auch das amerikanische Festland. Bereits 1496 wird die erste spanische Stadt in der Karibik gegründet (Santo Domingo). Die erste Weltumsegelung gelang Fernão de Magalhães 1522.

Spätere Entwicklungen, die für das Neulatein besonders wichtig werden, sind:

- Konfessionelle Spaltung Europas (Luthers Thesen 1517). Latein wird weiterhin auf beiden Seiten geschrieben.
- Reife volkssprachliche Literaturen, in deren Kontakt die lateinische nun steht. Erst im 18. Jh. fangen diese (ausgehend von der französischen) an das Latein ganz zu verdrängen.
- Neue empirisch-mathematische Wissenschaft ("scientific revolution", z.B. Copernicus, *De revolutionibus orbium coelestium* 1543).



Ill. 1: Karte für die Zeit um 1550 aus Putzger, Historischer Weltatlas. Berlin <sup>103</sup>2006, p. 100.

Die politische Großsituation in der neulateinischen Zeit bleibt trotz häufiger Kriege ziemlich stabil: Europa wird dominiert vom Deutschen Reich (das allerdings im 16. Jh. konfessionell zerfällt), Frankreich, England, Spanien (abnehmend) und dem Osmanischen Reich. Österreich, Schweden und Russland gewinnen im Verlaufe dieser Zeit vermehrt an Einfluss. In all diesen Gebieten (außer dem Osmanischen Reich) ist Latein die internationale Verständigungssprache bis mindestens ins 18. Jh.: ab dieser Zeit gewinnt Französisch an Verbreitung in ganz Europa, im 19. Jh. auch Deutsch.

## Frühdrucke und Orthographie

Die Renaissance mit ihrem Bestreben die Antike nachzuahmen, war bemüht klassischeres Latein zu verwenden, in oft starker Ablehnung des "dunkeln" Mittelalters und seiner Sprache (v.a. der spätscholastischen mit Wucherungen im Wortschatz und einer einfachen Syntax). Viele neulateinische Autoren schreiben wieder Latein mit komplexen Satzperioden und versuchen Wörter, die vor dem Mittelalter nicht bezeugt sind, zu vermeiden. Drucke, die vor dem 1.1.1501 veröffentlicht wurden, werden als <u>Inkunabeln</u> oder Wiegendrucke bezeichnet. Es sind über 20'000 solche bekannt. Der Buchdruck führt von Anfang an auch Typen für Abkürzungen (die in mittelalterlichen Hss. häufig sind) ein, wie ū, ɔ, 9, ७, p, q.... (Nachschlagewerk dazu: Cappelli). Das gedruckte Buch sollte wie eine Handschrift aussehen. Auch die Interpunktion weicht oft stark von derjenigen ab, die wir heute verwenden. Die alten Diphthonge *ae* und *oe* werden wieder meistens geschrieben, aber es gibt Ausnahmen und sie können bisweilen auch in Wörtern vorkommen, in denen wir sie nicht erwarten würden (z.B. *aecclesia*). Diese Dinge erschweren heutigen Lesern die Lektüre alter Drucke. Darüber hinaus wurden einige Akzente üblich, die das Verständnis erleichtern sollen:

- Der Gravis steht auf undeklinierbaren Wörtern wie Adverbien, z.B. *rarè* (das so nicht mit *rare* = *rarae* verwechselt werden kann), oder *quòd* als Konjunktion.
- Der Circumflex soll Länge andeuten, meistens auf Ablativen, wie *rosâ*.
- Diese Akzente werden nicht konsequent gesetzt, sondern nur, wenn der Autor oder der Setzer es für nötig hielt.

Drucke verwenden oft & für et. Sie kommt manchmal auch im Wort vor: mon&ur = monetur. Die Buchstaben j und v werden oft gedruckt, aber nicht unbedingt so wie wir das heute machen würden: Vua = Uva. Es gibt sogar moderne Editoren die Eigenheiten bis hin zum langen s (f) und dem & abdrucken. Alle diese Eigenheiten in modernen Editionen zu übernehmen, ist nicht sinnvoll, einige, wie die Akzente, aber durchaus erwägenswert.

#### Literatur

- Cappelli, Adriano. Lexicon abbreviaturarum. Dizionario di abbreviature latine ed italiane [...] Milano 1961 [und andere Ausgaben, auch für Inkunabeln brauchbar]. https://archive.org/details/LexiconAbbreviaturarum/mode/2up
- Mantello, Frank Anthony Carl, Arthur George Rigg (eds.). Medieval Latin. An Introduction and Bibliographical Guide. Washington 1996. Kapitel Neulatein: p. 130–136.

### 2. Vorläufer phantastischer Literatur in der Antike

Romanartige (längere, erzählende und fiktive) Literatur scheint im römischen Reich weit verbreitet gewesen zu sein, ist aber nur selten erhalten. Das Wenige, das auf uns gekommen ist, stammt größtenteils aus dem 1–2. Jh. n. Chr., der Zeit der größten Ausdehnung und Prosperität des Römischen Reiches. Besonders der <u>abenteuerliche Liebesroman</u> scheint sich großer Beliebtheit erfreut zu haben, typischerweise wird das Liebespaar durch widrige Umstände getrennt, nach

vielen Abenteuern (oft Piraten und Schiffbruch involvierend) schließlich wieder vereint (erhaltene Beispiele: Heliodor, Achilleus Tatios), daneben kursierten besonders auch <u>Alexanderromane</u> (auch im Mittelalter sehr beliebt), die die Taten Alexanders des Großen in fernen Ländern zum Thema haben. Diese enthalten oft auch phantastische Elemente (z.B. Himmelsritt Alexanders mit einem Greifen-Wagen, cf. ill. 1).

Weniger rein phantastische Literatur ist erhalten, insbesondere drei wichtige Vorbilder, die allesamt in der Neuzeit eine breite Rezeption und Imitation finden. Zunächst kurz zu den beiden lat. Texten, dann etwas ausführlicher zu dem griechischen. Sie wurden im Mittelalter kaum gelesen, im Gegensatz zur Frühen Neuzeit. Von Gaius Petronius Arbiter (ca. 27–66 n. Chr.) ein Roman Satyricon teil-



weise erhalten. Die erhaltenen Ill. 1: Alexander aus der Kathedrale Otranto (12. Jh.).

Teile beinhalten vor allem sexu-

elle Abenteuer der beiden aus der Unterschicht stammenden Protagonisten. Der Text ist allerdings mehr eine satirische Gesellschaftsstudie, als ein phantastischer Roman. Er spielt im bekannten römischen Reich und beinhaltet keine "unmöglichen" Dinge, dafür um so mehr anstößige. Detaillierterer Plot in Mellein. Im Gegensatz dazu sind die *Metamorphosen* des Lucius <u>Apuleius</u> aus Madaura (ca. 124–ca. 170) phantastischer: der Protagonist Lucius experimentiert mit Magie und wird versehentlich in einen Esel verwandelt. Der Hauptteil des Romans beinhaltet seine Erfahrungen als Esel, bis er sich mittels Fressen von Rosen wieder zurückverwandeln kann. Die Eselsgeschichte hatte schon Vorläufer. Eine kürzere Version ist auch von Lukian (Autorschaft umstritten) erhalten als  $\Lambda$ ούκιος  $\mathring{\eta}$  "Ονος. Nebst der Verwandlung in einen Esel gibt es wenige phantastische Elemente. Der passendste Vorläufer der Literatur, die wir in diesem Semester lesen, ist hingegen folgender Text.

#### Literatur

- Berger, Günter, "Roman", in: Der Neue Pauly, Herausgegeben von: Hubert Cancik, Helmuth Schneider (Antike), Manfred Landfester (Rezeptions- und Wissenschaftsgeschichte). <a href="http://dx.doi.org/10.1163/1574-9347\_dnp\_e15207760">http://dx.doi.org/10.1163/1574-9347\_dnp\_e15207760</a> [knappe Einführung]
- Mellein, Richard. "Satyricon" in Kindlers Literaturlexikon: <a href="http://www.kll-online.de">http://www.kll-online.de</a> (UZH VPN; Suche: Satyricon).
- Mellein, Richard & Peter Alois Kuhlmann. "Metamorphoses" in Kindlers Literaturlexikon: <a href="http://www.kll-online.de">http://www.kll-online.de</a> (UZH VPN; Suche: Metamorphoses).

## <u>Lukian, Άληθῆ διηγήματα</u>

Die "wahren Geschichten" von Lukianós von Samósata (ca. 125-nach 180 n. Chr.; heute Samsat am Euphrat) sind der wichtigste Vorläufer phantastisch-satirischer Literatur späterer Zeiten. Viele weitere, meist kurze Werk Lucians sind erhalten. Sie thematisieren oft gesellschaftliche Missstände, der Autor spottet gern, oft über Götter, auch über leichtgläubige Christen oder über Hetären, meist mit philosophischen Hintergedanken. Mehr zu ihm in Nesselrath. Im Vorwort der "wahren Geschichten" gesteht der Autor, dass alles was folgt, erlogen ist.

#### **Plot**

Der Erzähler zieht mit Kameraden in seinem Schiff in die Ferne aus, getrieben durch ἡ τῆς διανοίας περιεργία καὶ πραγμάτων καινῶν ἐπιθυμία (Ed. Loeb, p. 252). Im Atlantik finden sie eine Weininsel (mit Weinflüssen und Traubenmädchen, an denen Früchte wachsen), in einem Wirbelwind heben sie ab und fliegen zum Mond. Der König des Mondes wollte den Morgenstern kolonialisieren, was den König der Sonne zum Krieg bewegte. Lukians Leute kämpfen auf der unterliegenden Mondseite mit. Kriegsentscheidend ist die Taktik der Sonnenleute, den Mond vom Sonnenlicht abzuschirmen. Es folgt ein Friedensabkommen und unsere Helden machen eine Erkundungsfahrt durch das Weltall. Schließlich kehren sie aufs Meer zurück nur um mit dem ganzen Schiff von einem 200 Meilen Wal geschluckt zu werden, in dessen Bauch sie sich auf einer Insel niederlassen und intelligente Meerestiere treffen, die sie sich im Krieg unterwerfen. Sie treffen auch einen Mann mit seinem Sohn, die schon seit Jahren im Wal hausen. Als sie genug vom Walleben haben, töten sie diesen durch ein großes Feuer, er öffnet den Rachen und das Schiff entkommt. Sie finden Inseln, schließlich wird das Meer zu Milch und sie rasten fünf Tage auf der Käseinseln, deren Königin Tyró heißt. Als sie das Milchmeer verlassen haben, treffen sie auf dem Meer gehende Phellopoden ("Korkfüßer"), sie wohnen in Phelló, einer Korkinsel. Schließlich finden sie die von weitem wohlriechende Insel der Seligen, wo sie es sich bei den Helden gut gehen lassen. Diese verbringen ihre Zeit mit Gelagen und Streitfragen, deren Schlichter der Unterweltsrichter Rhadámanthys ist. Z.B. streiten sich Alexander und Hannibal darum, wer der größte Eroberer sei (Alexander gewinnt), Menelaus und Theseus wer Helena haben soll (Menelaus gewinnt). Gemäß Ratschluss des Rhadamanthys darf Lukian mit seinen Leuten sieben Monate bleiben, werden sich schließlich post mortem für ihre frevelhaften Abenteuer rechtfertigen müssen. Honig und Öl fließen um die Stadt, der Weizen bringt fertige Brote hervor, es herrscht ewiger Frühling. Man speist außerhalb der Stadt, wo Bäume mit selbst-füllenden Gläsern stehen. Es hat Lustknaben und -mädchen, die zur Verfügung stehen. Trotzdem sind die Helden eig. unkörperlich. Unter ihnen ist auch Sokrates, Platon hingegen fehlt, er muss in seiner Republik leben. Auch die Stoiker fehlen, sie versuchen noch immer den Tugendberg zu erklimmen. Homer gesteht, er stamme aus Babylon. Ein Überfall der Sünder, die sich von ihren benachbarten Strafinseln befreit hatten, wird von den Helden zurückgeschlagen. Homer schreibt ein Epos darüber, Lukian kann sich nur noch an den ersten Vers erinnern:

Νῦν δέ μοι ἔννεπε, Μοῦσα, μάχην νεκύων ἡρώων.

Kinyros, ein Seemann Lucians, verliebt sich in Helena und will sie mit ihrer Einwilligung nach Phelló entführen. Die Helden holen sie aber ein. Kinyros und seine Helfer kommen auf die Strafinseln. Rhadamanthys erklärt den Übriggebliebenen die Geographie: es folgen die besagten Strafinseln, die Trauminsel, die Insel Calypsos, dann der gegenüberliegende Kontinent  $(\tau \hat{\eta} v)$ 

μεγάλην ἤπειρον τὴν ἐναντίαν τῇ ὑφ' ὑμῶν κατοικουμένῃ). Bei der Abfahrt, hinterlässt Lukian eine Inschrift:

Λουκιανὸς τάδε πάντα φίλος μακάρεσσι θεοῖσιν

εἶδέ τε καὶ πάλιν ἦλθε φίλην ἐς πατρίδα γαῖαν.

Odysseus gibt ihnen heimlich einen Brief an Calypso mit. Sie besuchen eine der Strafinseln. Kinyrus ist am Glied aufgehängt und wird geräuchert. Auf der Trauminsel wohnen Träume. Vor der Übergabe, liest Lukian den Brief des Odysseus: er bereut Calypso verlassen zu haben und plant zu ihr zurückzukehren. Auf ihrer Weiterfahrt treffen sie Piraten in Riesenkürbissen, solche, die auf Delphinen ritten, einen Riesenvogel, einen Wald, der im Meer schwimmt und erreichen schließlich die Insel Kobalousa, die von schönen Frauen bewohnt wird. Diese sind aber eselsfüßige Meerfrauen, die ihre Opfer im Bett ermordeten. Lukian bemerkt dies rechtzeitig und man kann fliehen, schließlich landen sie am "anderen" Kontinent. Der Erzähler verspricht das weitere Geschehen in den folgenden Büchern zu beschreiben, die aber nie geschrieben wurden.

## Interpretation

Der Autor macht sich über zeitgenössische Literatur lustig, sowohl epische (Homer), fiktional romanartige als auch historische (Herodot und Thucydides werden explizit genannt). Im Gegensatz zu Lukian behaupteten diese Werke aber wahr zu sein. Ebenso werden Philosophen verschiedener Schulen persifliert. Trotz des Geständnisses am Anfang des Textes, bringt der Erzähler im Verlaufe der Geschichte wiederholt "Beweise" für die Wahrhaftigkeit der Geschichte vor. Stengel 1911 weist die nachvollziehbaren Anspielungen nach, oft ist dies aber leider nicht möglich, da uns nur ein kleiner Bruchteil der antiken Literatur erhalten ist. Man vermutete früher Anspielung auch auf die Bibel (insbesondere: Jonas im Wal), doch ist dies nicht so klar. Immerhin ist klar, dass Lukian das Christentum kannte (vgl. sein Werk dazu: *De morte Peregrini*, wo er sich über die Gutgläubigkeit der Christen lustig macht).

Umfang: 2 Bücher, 11'000 Wörter

#### Literatur

- Nesselrath, Heinz-Günther. Lukian, Leben und Werk, in: Martin Ebner et al., Lukian: Die Lügenfreunde. Darmstadt 2001, p. 11–31.
- Luciani Opera, recognovit brevique adnotatione critica instruxit Matthew D. MacLeod. 4 vols. Oxonii 1972–1987. [kritische Gesamtausgabe]
- Lucian, Opera omnia, ed. by George Patrick Goold. Cambridge (Mass.) 1913–1967. (The Loeb classical library no. 14), 8 vols. "True story" in Vol. 1, p. 247–359 [die Übersetzung ist recht frei]. Online (UZH VPN:

 $\frac{https://www.loebclassics.com/view/lucian-true\_story/1913/pb\_LCL014.249.xml?}{rskey=epjfWI\&result=1,^1 frei zugänglich:}$ 

https://archive.org/details/LoebClassicalLibraryL014)

- Pauly, August Friedrich. Lucian's Werke übersetzt. Sechstes Bändchen, Seite 684–748. Stuttgart 1827. <a href="https://de.wikisource.org/wiki/Wahre-Geschichten">https://de.wikisource.org/wiki/Wahre-Geschichten</a>
- Stengel, Albertus. De Luciani veris historiis. Berolini 1911. https://archive.org/details/delucianiverishi00sten [Hintergründe]

## 3. Vorläufer im Mittelalter, speziell Navigatio Brendani

Erzählende phantastische Literatur ist im Mittelalter nicht selten. Der wohl berühmteste Stoff ist der des <u>Alexanderzuges</u>, darüber finden sich historische Texten bis zu ganz phantastischen, romanartigen in vielen Sprachen (vgl. Cary 1967 und Zuwiyya 2011 [lat. Literatur nur am Rand behandelt]). Einen vergleichbaren Stoff bildet der spätere Artus-Sagenkreis (Ausschnitte in Day 2005). Daneben finden sich auch viele Reiseberichte, besonders in der zweiten Hälfte des Mittelalters (z.B. Reisen an den mongolischen Hof im 13. Jh.), die sich zum Teil auch weit von bloßen Tatsachenberichten entfernen. Z.B. der *Livre des merveilles du monde* von Jean de Mandeville (spätes 14. Jh.) wurde von einem Autor geschrieben, dessen weite Reisen rein fiktiv in der Bibliothek stattfanden. Die neuzeitlichen Autoren werden sich viel mehr auf die antiken Vorbilder stützen als auf solche mittelalterlichen. Viele von diesen wurden kaum mehr gelesen in der Neuzeit, so auch der Beispieltext, den wir genauer betrachten wollen.

Ein im Mittelalter besonders beliebtes Werk (141 erhaltene Hss.) ist die <u>Navigatio Brendani</u>, die über die Abenteuer des zur See fahrenden irischen Abtes Brendanus (irisch: Breandán) berichtet. Über Autor und Abfassungszeit ist viel geschrieben worden. Dieser war ein Ire, der wohl auch in Irland selber schrieb. Er tat dies spätestens im 8. Jh. Mehr lässt sich leider nicht sagen. Bei Brendan handelt es sich um eine historische Person, er scheint um 577 im Kloster Clonfert betagt gestorben zu sein (z.B. in den Annalen von Ulster erwähnt). Auch andere Figuren sind historisch verbürgt (Mernoc, Ende). Brendan wird in Irland als Heiliger verehrt (Feiertag: 16. Mai), mehrere Viten sind erhalten. Die *Navigatio* basiert auf diesen, obwohl der Held ein ganz anderer wird. Mehrere gekürzte oder umgearbeitete Versionen sind bekannt (Orlandi/Guglielmetti 2014, p. cxlvii–cl). Aus dem 12. Jh. ist eine freie niederländische Übersetzung *De Reis van Sint Brandaen* erhalten, daneben gibt es auch genauere (italienische, französische, deutsche, englische und eine altnordische) Übersetzungen aus dem Mittelalter.

Nach dem Mittelalter verlor der Texte offenbar seine Beliebtheit, er wurde erst 1836 gedruckt (seither aber oft, auch oft übersetzt, kritische Edition 2014).

### Hintergründe

Christianisierung Irlands: Offiziell begann der hl. Patrick 432 mit der Christianisierung Irlands. Mönchsliteratur wie die *Vitae patrum* der ägyptischen Wüstenväter waren von Anfang an sehr beliebt. Da Irland keine Wüsten hat, irrte man im Ozean umher und besiedelte Inseln, manchmal bloße Felsklippen. Diese *peregrinatio pro Christo* irischer Mönche und Einsiedler entdeckt viele neuen Inseln, wie Island (Vikinger fanden irische Mönche vor als sie 874 siedelten, seit wann ist unbekannt), Färöer, Shetland, Orkneys, die vermutlich alle ihre irischen Einsiedler hatten. Auch kleine Inseln, wie Skellig Michael² ein 11km dem SW Irlands vorgelagerter 22 Hektar großer Fels im Meer, der mind. seit 823 von Mönchen bewohnt war. Derselbe Gedanken des für Gott in die Ferne Ziehens führte zur (Re-)Evangelisierung Mitteleuropas durch irische Mönche wie Columban (540–615, Zeitgenosse Brendans) und Gründungen wichtiger Klöster wie Luxeuil, Bobbio oder St. Gallen.

Es gibt andere Fälle irischer Heiliger, denen nachgesagt wird im Ozean selige Orte gefunden zu haben, insbesondere der hl. Ailbe (engl. Elvis), der von einem mysteriös angeschwemmten Boot entrückt und mit einer mysteriösen Frucht zurückgebracht worden sein soll (Heist, *Vitae* 

Sanctorum Hiberniae §49-54). Die altirische Literatur kennt insbesondere zwei Genres (Orlandi/Guglielmetti 2014, p. xxxviii-xlix), die der Navigatio nahe stehen: echtrae (Reisen in ein Jenseits), in denen die Helden oft von einer Bewohnerin eines Paradieses abgeholt werden und verbringen dann eine gewisse Zeit in einem Land der Jugend, der Verheißung oder der wunderbaren Früchte ("Avalon"). In den immrama (Seefahrten) fährt der Held, der oft ein Vergehen zu Sühnen hat, zur See. Beides kann zusammenkommen, wie im Immran Brain, in dem Bran mac Febal süße Musik hört, einschläft und von einer Frau mit einem silbrigen Apfelzweig in ein schönes Inselreich entrückt wird. Nach dem Erwachen macht er sich per Schiff auf dieses Land zu suchen und findet tatsächlich die Fraueninsel. Eine Reihe von Motiven taucht in solchen Texten immer wieder auf (viele auch bei Brendan): wunderbare Inseln im Atlantik, die wunderbare Frucht, die schöne Führerin, ein Baum voller Vögel, Zeitlosigkeit oder langsames Vergehen der Zeit in diesem Jenseits, ein Schiff, das ohne Steuermann auftaucht und aus ungewöhnlichem Material besteht. Die Seefahrt von Maél Dúin (Immram Maél Dúin) erinnert in besonders vielen Details an die *Navigatio Brendani*. In der Tat scheint jener Text jünger und diesen zu kennen.

# Überlieferung

Keine der 144 bekannten Handschriften ist älter als das 10. Jh. Die bekannte Überlieferung beginnt in Trier und St. Emmeram. Die Hss. lassen sich auf fünf Gruppen reduzieren, die alle mindestens ins 10./11. Jh. zu datieren sind. Der Archetyp kann aus diesen fünf Hyparchetypen rekonstruiert werden, wie dies Orlandi tut. Er scheint aus der Region N-Frankreich / Lothringen zu stammen und ist nicht mit dem verlorenen Original identisch. Die ältere irische Überlieferung ist verloren. Die Ausgaben vor Orlandi/Guglielmetti basieren nicht von den früheren Editionen abweichenden Text.



auf einem vollständigen Studium der Ill. 2: Genève, Bibliothèque de Genève, Comites Zeugen und präsentieren einen oft stark Latentes 102, f. 173v (frz. Üb. des 14. Jh.)

#### Sprache und Stil

Der Text ist einen leichtverständlichen, flüssigen, schmucklosen aber (meist) korrekten Latein verfasst. Die Normen, an die der Text sind anlehnt, sind aber natürlich nicht die ciceronianischen, sondern christlich-spätantike. Dinge sind oft mehr angedeutet als ausgeführt. Brendan weiß oft im Voraus was passiert, da er im Gebet informiert wird.

#### **Plot**

Der hl. Barinus besucht Brendan in seinem Kloster und erzählt von seiner Reise ins Land der Verheißung, wo die Bäume immer Früchte tragen und es nie dunkel wird. In der Mitte fließt ein großer Fluss, den er (wie im gesagt wird) nicht überqueren darf. Brendan wählt sich 14 seiner Mönche aus und baut sich ein Schiff, um diese Insel auch zu besuchen. Drei Mönche eines anderen Klosters drängen sich auf mitzukommen, sie kehren aber alle nicht zurück. Sie erleben allerlei Abenteuer, u.a. mit sprechenden Vögeln und einer Walfischinsel (als sie ein Feuer anzünden, taucht die "Insel" unter; der Wal heißt Iasconius). Nach siebenjähriger Fahrt während der die Mönche an Ostern, Pfingsten und Weihnachten immer am selben Ort landen und die Feste feiern, finden sie die Hölle, mit Judas an einem Felsen am Ausruhen zwischen den Folterungen, dann finden sie schließlich die verheißene Insel. Dort ruhen sie 40 Tage, kommen auch bis zum nicht-zu-überquerenden Fluss, müssen aber dann in ihr Kloster zurückkehren. Ausführlicher: Orlandi/ Guglielmetti 2014: xv-xviii.

### Interpretation

In der *Navigatio* werden keltische Motive (Avalon, Inseln im Westen, Heldenverhalten) mit christlichen (Mönche als Protagonisten, Pilgerfahrt, Liturgie, Judas) zu einer Art christlichem Abenteuerroman gemischt. Liturgische Elemente sind wichtiger als eine realistische Darstellung. Frühere Versuche in dem Werk Spuren einer irischen Entdeckung Amerikas zu sehen, sind verfehlt.

Umfang: 11'600 Wörter

Lektüre: p. 90/92 (Ed. Orlandi/Guglielmetti) über Judas

#### Literatur

- Orlandi, Giovanni & Rossana E. Guglielmetti (eds.). Navigatio sancti Brendani: alla scoperta dei segreti meravigliosi del mondo; edizione critica; introduzione di Rossana E. Guglielmetti; traduzione italiana e commento di Giovanni Orlandi. Firenze 2014. [mit ital. Üb.] Rezension von Peter Stotz: Archivum Latinitatis Medii Aevi 73 (2015), 377–383.
- Unkritischer Text: <a href="http://mlat.uzh.ch/?c=12&w=Anonym.NavBren">http://mlat.uzh.ch/?c=12&w=Anonym.NavBren</a>
- Schlüter, Wolfgang. Brendans Inseln: Navigatio Sancti Brendani Abbatis. Wien 1997. [Übersetzung, aber nicht des kritischen Textes]
- \*O'Donoghue, Denis. Brendaniana: St. Brendan the Voyager in Story and Legend. Dublin 1897. <a href="https://archive.org/details/gb0U49kFVbJcsC">https://archive.org/details/gb0U49kFVbJcsC</a> [engl. Übersetzung, ab p. 111]
- Stokes, Whitley. Lives of Saints from the Book of Lismore. Anecdota Oxoniensia, Mediaeval and Modern Series 5. Oxford, 1890 [irische Vita mit Übersetzung] <a href="https://archive.org/details/livesofsaintsfro00stok">https://archive.org/details/livesofsaintsfro00stok</a>
- Cary, George, David J. A. Ross. The medieval Alexander. Cambridge 1967.
- Day, Mildred Leake. Latin Arthurian literature. Cambridge 2005.
- Zuwiyya, Z. David. A companion to Alexander literature in the Middle Ages. Leiden 2011.

### 4 Neulateinische fiktionale Literatur

Longer neo-Latin prose fiction runs as a trickle until c. 1600, then quickly swells to a torrent in the first half of the seventeenth century, is reduced to a stream in its second half and dries up in the eighteenth century (with two very notable exceptions). (Tilg 2017, p. 32)

Für den neulateinischen Roman und dieses Anschwellen um 1600 ist das Werk von John Barclay (1582–1621) von fundamentaler Bedeutung. Allerdings schreib er nicht über "Andere Welten". Seine beiden berühmtesten Romane sind die Romane Argenis und Euphormio (<a href="http://mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-nbn-nt/mdz-n

resolving.de/urn:nbn:de:bvb:12-bsb10264934-8). Bei beiden stehen Charaktere und Orte oft leicht erkennbar für wirkliche Personen oder Orte (roman à clef). Erstere (1621) greift auf den antiken Liebesroman (z.B. Heliodor) zurück, mit Verwechslungsgeschichten, Piratenabenteuern und Happy-Ending. Argenis die Prinzessin von Sizilien steht für die Herrschaft in Frankreich (Annagram für regina + s). Derjenige ihrer Freier, der sie bekommt, wird in Europa herrschen. Poliarchus (Heinrich IV) ist der Glückliche. Der Roman Euphormio rekurriert bewusst auf Petron (vollständiger Titel: Euphormionis Lusinini satyricon, 1605) und ist eine Art Anti-Utopie: der Held kommt von einem fernen, perfekten Land nach Europa. Seine Abenteuer beinhalten Liebesgeschichten, Magie und Jesuiten (ein Feindbild des Autors). Er endet in England, das besser regiert werde (der Autor arbeitete mittlerweile für den engl. König).

Texte, die besser zu unserem Thema passen, werden von Tilg 2017 als "utopische Romane" klassifiziert. Grundlegend für dieses Genre ist Thomas Morus. Nebst den Autoren, die wir unten behandeln, kämen noch einige weitere in Frage, die zumindest in Stichworten Erwähnung finden sollen:

- Johannes Valentinus Andreae (1619), Reipublicae Christianopolitanae descriptio (<a href="https://archive.org/details/reipublicaechris00andr">https://archive.org/details/reipublicaechris00andr</a>). Ein Schiffbrüchiger gelangt zu einer lutheranischen Republik, das Gerichtswesen basiert auf den 10 Geboten, ein Kanzler, ein Richter und ein Professor stehen ihm vor. Auch hier kommunistische Ideen: mit 6 Jahren werden die Kinder von den Eltern getrennt und vom Staat erzogen, Mädchen und Knaben gleich.
- Pereira, Bartholomaeus SJ (1640), Paciecidos libri XII (<a href="https://books.google.ch/books?">https://books.google.ch/books?</a>
   id=cmYIjWMGu7UC&pg). Ein hexametrisches Epos über die gescheiterte
   Christianisierung Japans durch die Jesuiten, die mit einem Gemetzel der Jesuiten und ihrer Konvertiten endete.
- Claude-Barthélemy Morisot (1644), *Peruviana* (<a href="https://books.google.ch/books/about/Claudii\_Bartholomaei\_Morisoti\_Peruviana.html?">https://books.google.ch/books/about/Claudii\_Bartholomaei\_Morisoti\_Peruviana.html?</a> id=smBEAAAACAAJ). Utopischer *roman à clef* über Richelieus Frankreich.
- Zacharie de Lisieux (1658), *Gyges Gallus* (<a href="http://mdz-nbn-resolving.de/urn:nbn:de:bvb:12-bsb11271185-6">http://mdz-nbn-resolving.de/urn:nbn:de:bvb:12-bsb11271185-6</a>). Der Held findet einen Ring, der unsichtbar macht. Er nutzt ihn um die Schandtaten seiner Umgebung zu beobachten.
- Antonius Legrand (1699), *Scydromedia* (Ed. Antoine LeGrand. Scydromedia, hrsg., übers. und kommentiert von Ursula Greiff. Bern 1991). Eine der wenigen monarchistischen Utopien dieser Zeit; gemäß Ijsewijn ein "drab imitator" von Morus.
- Andreas Dugonicius (1778) *Argonautica sive de Vellero Aureo* (<a href="http://data.onb.ac.at/ABO/%2BZ167261406">http://data.onb.ac.at/ABO/%2BZ167261406</a>). Nacherzählung der Argonautengeschichte und der Suche nach dem Goldenen Vlies. Die Geschichte endet in Kolchis als Jason das Vlies an sich gebracht hat. Viele politische Anspielungen auf das Habsburgerreich (vgl. Tilg 2013, p. 161–175). Der letzte wichtige lat. Roman dieser Art.

Die Trennung zwischen "schöner" Literatur und Sachliteratur ist im Latein ganz allgemein viel weniger ausgeprägt als heute in den Volkssprachen. Natürlich wurden nicht-fiktive Berichte neuentdeckter Welten in derselben Zeit auch auf Latein geschrieben. Grundlegend für die neue Welt ist das Werk von Petrus Martyr Anglerius († 1526), *De orbe novo.* Für das dank der Jesuitenmission endlich besser bekannte China (und Ostasien i.A.) Athanasius Kircher († 1680), *China illustrata*.

## Literaturgeschichten

- van Tieghem, Paul. La littérature latine de la Renaissance: étude d'histoire littéraire européenne. Paris 1944. [fast ausschließlich zu Dichtung]
- Moul, Victoria. Neo-Latin Literature. Cambridge 2014.
- Kindlers neues Literatur Lexikon: 147 neulat. Werke werden behandelt. München 1988.

## Erwähnte zeitgenössische Werke

- Kircher, Athanasius. China monumentis qua sacris qua profanis, nec non variis naturae & artis spectaculis, aliarumque rerum memorabilium argumentis illustrata. Antwerpiae: apud Jacobum a Meurs, 1667 <a href="https://www.e-rara.ch/cgj/content/titleinfo/1836851">https://www.e-rara.ch/cgj/content/titleinfo/1836851</a>
- Martyr Anglerius, Petrus. De rebus oceanicis & orbe nouo decades tres. Basileae: Apud Ioannem Bebelium, 1533. <a href="https://archive.org/details/petrimartyrisaba00angh">https://archive.org/details/petrimartyrisaba00angh</a>
- Riley, Mark & Dorothy Pritchard Huber. John Barclay: Argenis. 2 vols. Assen 2004.

## **Spezielles**

- \*Tilg, Stefan. "Cap. 19. Longer Prose Fiction", in Victoria Moul (Hg.), A Guide to Neo-Latin Literature, Cambridge: Cambridge University Press 2017, 322–339.
- Tilg, Stefan & Isabella Walser (Hrsg.). Der neulateinische Roman als Medium seiner Zeit. Tübingen 2013.

# 5. Leo Baptista Albertus, Momus

Der Autor, italienisch als Leon(e) Battista Alberti bekannt (1404–1472), war Bologneser Jurist, der als apostolischer Sekretär für den Papst arbeitete. Daneben widmete er sich seinen humanistischen Interessen und wirkte als Architekt. Schon zu Lebzeiten brachte er es zu großem Ansehen. Sein berühmtester Bau ist die Fassade der Basilica Santa Maria Novella in Florenz (Bild). Die Kirche selber ist ein Jh. älter. Er schrieb viel, auch Werke auf Italienisch, z.B. De pictura (über die Malerei), Della famiglia, Descriptio urbis Romae, Komödien. Er konnte griechisch und las u.a. Lukian (mittlerweile gab es Guarino's Übersetzung). Darauf schrieb er eine lateinische Adaptation dessen Lobes der Fliege als Musca: auch ein Canis über seinen Hund.



# Hintergründe

Der Hintergrund der Handlung ist der <u>antike Olymp</u> mit seinen Göttern, prominent kommen vor: Juppiter, Juno, Apollo, Mercurius, Venus, Pallas und der frisch vergöttlichte Hercules. Nebst den üblichen antiken Göttern kommen viele Personifikationen vor, die den Großteil der Handlung ausmachen: am wichtigsten Momus, Fraus, Virtus, Laus, Stultitia, Nox. Der personifizierte Tadel Momus ( $\mu \tilde{\omega} \mu o \varsigma$  'Tadel') wurde erst durch Lukian berühmt (*Deorum concilium*, wo Momus gegen "ausländische" Götter eifert), obwohl schon Hesiod ihn in seiner *Theogonia* aufführt. Schon vorher

spielte Momus in den verlorenen *Cypriaca* eine wichtige Rolle, als die Götter die überbevölkerte Erde zerstören wollen, schlägt er vor, zur Abhilfe den trojanischen Krieg anzuzetteln. Diese Information ist in Ilias-Scholien erhalten, die Alberti gekannt haben könnte. Auch Motive anderer Lukianwerke lassen sich finden (u.a. aus den *Wahren Geschichten*).

Momus ist eine Art <u>Trickster</u>, ein übernatürliches Wesen, dass manchmal zum Spaß, manchmal aus Bosheit Verwirrung stiftet. Solch eine Figur ist in der Mythologie nordamerikanischer Indianer häufig (vgl Radin 1972), doch nicht nur dort. In Europas Mythologie ist der berühmteste solche Trickster sicherlich der altnordische Gott Loki. Gemäß der Edda stirbt wegen eines seiner boshaften Späße der Gott Baldr, was schließlich zum Weltuntergang (Ragnarök) führen wird. Eine solche Gestalt scheint ein menschliches Universal in vielen Kulturen zu sein.

Alberti ist ein wichtiger Vertreter des italienischen <u>Humanismus</u>. Mit Renaissance bezeichnet man heute eine Epoche, die sich vermehrt der Antike zuwandte, mit Humanismus insbesondere ihr Bildungsideal. Die Entwicklung des einzelnen Menschen sollte im Zentrum stehen, insbesondere durch das Studium der schöngeistigen antiken Literatur (z.B. Cicero) und durch das Griechischstudium. Die Rhetorik wird besonders geschätzt, "Scholastik" und Logik hingegen abgelehnt. Die Bewegung ist der Ursprung des "humanistischen" Gymnasiums. Der Gedanke, dass zwischen den "Humanisten" und ihrer verehrten Antike ein dunkles "Mittelalter" liege, kommt auf. Die Bewegung beginnt in Italien im 14. Jh. (mit Vorläufern Petrarca und Salutati schon im 13. Jh.). Gegen Ende des 15. Jh. wandert die Bewegung über die Alpen, besondere Verbreitung findet sie in Deutschland und den Niederlanden in der Zeit der Reformation.

Um die Mitte des 15. Jh. werden Details der griechischen <u>Philosophiegeschichte</u> bekannt, die den Jahrhunderten vorher verloren waren. Insbesondere wurden nun auf lateinisch zugänglich gemacht: Platos Dialoge, Neuplatoniker (wie Plotin), Diogenes Laertius (Philosophiegeschichte). Bei Alberti ist insbesondere die Anlehnung an Lukian oft deutlich (speziell *Deorum concilium*, aber auch *Jupiter tragoedus*, *Charon* und andere Werke).

### Überlieferung

Der *Momus* wurde erst posthum 1520, dafür dann gleich zweimal, gedruckt, einmal unter dem Titel *Momus*, einmal als *De principe*, letzteres zeigt die politische Komponente (des unfähigen Herrschers Juppiter), kommt aber in den Handschriften nicht vor. Der Autor schrieb das Werk zwischen 1443 und 1450 in Rom. Zwei Handschriften, die zwar nicht vom Autor geschrieben wurden, die er aber überarbeitete, sind erhalten. Es ist gut erschlossen, es gibt diverse moderne Editionen (am Besten d'Alessandro & Furlan 2019) und Übersetzungen.

### Sprache und Stil

Alberti war ein führender Humanist: somit legte er großes Gewicht auf die sorgfältige Gestaltung von Plot und Sprache und verwendete dauernd Anspielungen an die Antike. Der Text ist für den modernen Leser durch seine rhetorische Langatmigkeit in komplexen ciceronianischen Satzperioden mit ganzseitigen Selbstgesprächen, die aus der Rhetorenschule stammen könnten, keine leichte Lektüre. Dieser rhetorische Stil wurde (soweit wir wissen) in der Antike nicht für Romane/Komödien verwendet. Das Buch wird gegen Ende immer schwankartiger, enthält aber nebst Komischem auch immer wieder Philosophisches und Phantastisches. Der Text "defies classification as a specific literary genre" (Marsh 2012, 622), doch kann man von "the first Renaissance Latin novel" (ib. 627) sprechen.

#### **Plot**

(Buch 1) Der Gott Momus wird wegen seinem unmöglichen Benehmen von den Göttern auf die Erde verjagt. Hier erzählt er den Etruskern Lügengeschichten über die Göttern, lehrt als Philosoph, dass diese gar nicht existierten, darüber hinaus bringt er Mädchen das Gebet an die Götter (um Schönheit) bei. Die Götter schicken Virtus mit ihren vier Kindern, um die Lage zu entschärfen. Diese erfreuen die Menschen durch ihre Präsenz und ziehen in einen Tempel ein. Momus dringt als Efeuranke in diesen Tempel ein und vergewaltigt Laus die jungfräuliche Tochter der Virtus. Daraus entsteht das Töchterchen Fama mit einem von Augen und Ohren übersäten Leib mit vielen Flügeln und Beinen, das sogleich beginnt auf Erden und im Himmel Unfrieden zu stiften. Hercules soll für Ordnung sorgen und jagt sie aus dem Himmel. (Buch 2) Die Götter freuen sich, dass die Menschen nun zu ihnen um Kleinigkeiten beten und dann dankbar sind und ihnen opfern, sie rufen Momus in den Himmel zurück. Bei einem Bankett erzählt dieser, welche Berufe er unter den Menschen ausprobierte: miles, rex, erro, der letztere sei bei weitem vorzuziehen. Hercules wird im Himmel aufgenommen und gibt auch ein Bankett, Momus schafft es wieder allgemeinen Streit zu provozieren. Juppiter entscheidet die missglückte Welt zu zerstören und neu zu schaffen. (Buch 3) Da unklar ist, wie man eine bessere Welt macht, entsendet Juppiter zunächst Mercurius, dann Apollo zu den Philosophen, die sich in solchen Dingen auskennen sollen. Letzterer verspätet sich und kann die geplante Göttersitzung nicht leiten, Juppiter setzt Momus dafür ein. Dieser hatte zuvor Juppiter eine aus den Philosophen geschöpfte Studie übergeben, wie man eine bessere Welt machen kann. Juppiter vergisst sie aber zu lesen. Streit und Gezanke bricht aus, bis Momus vorschlägt, die besonders zankenden Göttinnen auszuschließen. Diese stürzen sich auf ihn, entmannen ihn und werfen ihn in den Ozean. Er wird an einer Klippe festgekettet. Endlich kommt Apollo zurück und berichtet Jupiter über seine Gespräche mit Demokrit und Sokrates. Jupiter entscheidet sich, es mit der Weltzerstörung sein zu lassen.

(Buch 4) Das Massensterben hatte schon begonnen, endete aber nun als Juppiter sich umentschied. Die Menschen waren so froh, dass sie den Göttern Feste abhielten, diese entschieden auf die Erde abzusteigen, um sich die Festivitäten anzusehen. Charon hört in der Unterwelt, dass das Ende der Welt nahe und will sie sich vorher noch ansehen gehen. Er nimmt einen mittellosen Philosophen als Führer mit. Charon will erklärt bekommen, wie die Welt funktioniert. Der Philosoph gibt eine aristotelische Erklärung, die nicht auf Beifall stößt. Charon meint mal gehört zu haben, die Menschen seien aus Staub gemacht worden und würden kurz nach der Geburt Masken aufsetzen, die erst in der Unterwelt abfallen. Auch die Menschenwelt will Charon nicht gefallen, dafür ist er sehr von einer Blume fasziniert. Nach einigen Abenteuern landen sie auf der Klippe von Momus. Die Götter erleben inzwischen allerlei Ungemach und machen sich in den Himmel davon. Charon und der Philosoph in die Unterwelt. Am Ende findet Juppiter Momus' Schrift und liest sie. Ihr Hauptpunkt ist, dass es drei Arten von Gütern gebe: Gute, Schlechte und Indifferente. Die beiden ersten sollen öffentlich zugänglich sein. sodass ein jeder gemäß seinem Naturell sie wählen oder ablehnen kann, die Indifferenten (wie Reichtum und Ehre) soll Fortuna nach Gutdünken verteilen.

Detaillierter in Knight/Brown 2003, p. vii–xv.

### Interpretation

Im eigentlichen Sinne kann man den Roman kaum als *roman à clef* sehen, die vorgeschlagenen Schlüssel passen alle nicht so recht. Er wurde schon als Satire auf das Papsttum seiner Zeit gelesen (Juppiter = Eugen IV, der unentschieden und unbeliebt war, aber das Konzil von Florenz einberief; oder Nicolaus V?), in ihm wurde auch schon eine versteckte Autobiographie gesehen (Momus = Filelfo oder Fazio, mit denen Alberti verkehrte, Filelfo selber vermutete ersteres). Einiges passt in jedem dieser Fälle, vieles wiederum nicht. Der Autor betont ja schon am Anfang des Werkes, dass er in erster Linie den Leser lachen machen will. Die zugrundeliegende pessimistische, ironische, ja zynische Sicht auf die Dinge lässt sich bei Lukian genauso finden. In den Volkssprachen werden ähnliche Werke folgen, z.B. von Rabelais, Cervantes oder Swift. Gelegentlich finden sich misogyne Züge im Werk: z.B. *animorum est carnifex mulier* (II, 112), zur Strafe der Menschen erwägt Juppiter die Anzahl der Frauen unter den Menschen zu verdoppeln.

Umfang: 43'200 Wörter

Lektüre: §101–102, p. 273/275 (Ed. d'Alessandro & Furlan) politische Ratschläge an Juppiter.

#### Literatur

- Leon Battista Alberti. Momus, édition critique, bibliographie et commentaire par Paolo d'Alessandro & Francesco Furlan; traduction de Claude Laurens. Paris 2019. [krit. Edition]
- Leon Battista Alberti. Momus oder Vom Fürsten = Momus seu de principe. Lateinsichdeuthsche Ausgabe, übersetzt, kommentiert und eingeleitet von Michaela Boenke. München 1993.
- Leon Battista Alberti. Momus; English translated by Sarah Knight; Latin text edited by Virginia Brown. Cambridge, Mass. 2003.
- Leon Battista Alberti. Momus o Del principe; testo critico, traduzione, introduzione e note a cura di Giuseppe Martini. Bologna 1942 [erste kritische Edition mit Nachweis der Quellen]
- \*Pearson, Caspar. Philosophy Defeated: Truth and Vision in Leon Battista Alberti's Momus. *Oxford Art Journal* 34/1 (2011), 1–12. <a href="https://www.jstor.org/stable/41315360">https://www.jstor.org/stable/41315360</a>
- \*Marsh, David. Alberti's Momus: Sources and Contexts. In: *Studies on Alberti and Petrarch*. Farnham 2012. Cap. IX.
- McClure, George. Renaissance Antihero: Leon Battista Alberti's Momus, the Novel. In Doubting the Divine in Early Modern Europe: The Revival of Momus, the Agnostic God. Cambridge 2018, p. 34–81, doi:10.1017/9781108636636.002
- Radin, Paul. The trickster: a study in American Indian mythology with commentaries by Karl Kerényi and C.G. Jung. New York 1972.

#### 6. Thomas Morus, Utopia

Thomas More (1478–1535) sollte gemäß dem Wunsch seiner Eltern eine Rechtslaufbahn machen. Er bekam eine gute Schulbildung und kommt für zwei Jahre als Page in den Haushalt von John Morton, später Kardinal, dem Lord Chancellor von Heinrich VII. Zwei weitere Jahre Oxford folgen. 1499 trifft er den berühmten Humanisten Erasmus. Die nächsten vier Jahre verbringt er im

London Charterhouse (Karthäuser) und erwägt Priester oder Mönch zu werden. Er beginnt gelehrte Schriften zu veröffentlichen. 1505 entscheidet er sich schließlich für die Heirat (Joan Colt, 4 Kinder). 1506 publiziert er mit Erasmus lat. Übersetzungen von Lukian. Bereits 1511 stirbt seine Frau, er heiratet eine Witwe. Morus arbeitet als Rechtsgelehrter am Königshof, bisweilen auch als Diplomat. Auf einer Geschäftsreise in Flandern trifft er Peter Giles (1515). Ein Jahr später erscheint *Utopia* (Louvain 1516). More begründet damit ein neues Genre, dasjenige des utopischen Staates. Ab 1518 arbeitet er für Heinrich VIII. Nach dessen Hinrichtung seiner ersten Frau, weigert sich More den Schwur auf den *Act of Succession* (für die Kinder der neuen Königin) zu leisten. Im selben Jahr erhebt sich Heinrich zum Oberhaupt seiner von Rom unabhängigen "anglikanischen" Kirche. Der König lässt More in den Tower werfen und nach einem Jahr enthaupten. Während der Haft schrieb More "*A Dialogue of Comfort Against Tribulation*" und andere erbauliche Werke. 1935 wurde er von der katholischen Kirche als Martyrer heilig gesprochen. More schrieb mehrheitlich auf Latein.

# Hintergrund

Plato beschreibt in seiner Respublica (Bücher 2-7) den ersten uns erhaltenen Idealstaat. In der Form eines Dialoges verschiedener Athener mit Sokrates zum Thema Gerechtigkeit entwickelt dieser einen Idealstaat, der von Philosophen regiert wird. Daneben gibt es Wächter ("Polizei" und "Armee") sowie Handwerker und Bauern. Nur letztere haben Privatbesitz, unter den andere herrscht Güter- und Weibergemeinschaft. Die drei Stände entsprechen den drei Teilen der Seele (λογιστικόν, θυμοειδές, ἐπιθυμητικόν). Die philosophischen Herrscher werden aus den fähigsten Wächtern rekrutiert. Deren Kinder werden gemeinsam erzogen. "Schädliche" Texte werden nicht zugelassen (z.B. solche die den Göttern Ungerechtigkeiten anlasten, wie Homer). Alles ist auf den Nutzen der Gemeinschaft ausgelegt, so sollen hoffnungslose Kranke z.B. nicht weiter gepflegt werden. Es ist umstritten, ob Plato diesen Staat als realisierbar und wünschenswert sah. Aristoteles sah das offenbar so, er argumentiert in seinen Politica ausführlich gegen ihn, besonders den Gemeinbesitz und die Abschaffung der Familie. Platos Respublica wurde erst um 1400 von Manuel Chrysoloras ins Lateinische übersetzt. Christliche griechische Autoren wie Photios oder Trapezuntius lehnten diesen Staat als unchristlich ab. Humanisten wie Ficino (dessen Übersetzung 1484 gedruckt wurde) standen ihm meist positiver gegenüber. Morus nimmt bewusst auf Platos Staat Bezug.

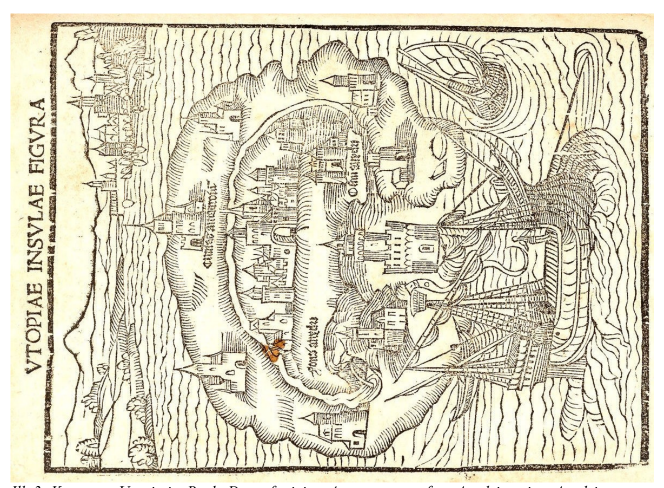
#### Sprache und Stil

Das Werk ist ein Dialog, wenn auch einer, der in Buch 2 sehr in den Hintergrund tritt. Die Sprache des Dialoges tendiert einfach und natürlich zu sein, doch kann sie rhetorischer und komplexer werden, wenn die Charaktere sich ereifern. More ist ein gewandter Lateinschreiber, auch wenn er für Klassizisten wie Erasmus zu sehr verschiedene Stile mischt. Doch tat dies schon Cicero in seinen *Familiares* und man kann dieses Latein durchaus als lebendiger als dasjenige strikter Humanisten bezeichnen. Sein Wortschatz ist fast immer klassisch.

### **Plot**

Nach einer Karte (Bild) folgt ein Gedicht in (erfundener) utopischer Schrift und Sprache mit Übersetzung. Dann Briefe (an reale Personen) und eine *Praefatio*. (Buch 1) Der Erzähler trifft seinen Freund Petrus Aegidius (Peter Giles, s. oben) in Antwerpen, der ihm einen Seereisenden Raphael Hythlodaeus vorstellt, der in einem "utopischen" Land in Amerika war. Die drei Männer

treffen sich im Garten und dieser erzählt, dass er mit Vespucci in die Neue Welt fuhr, den wohlorganisierten Staat Utopia fand und fünf Jahre dort lebte. Morus meint, der weise Hythlodaeus sollte als Ratgeber europäischer Könige fungieren, da hier so viel falsch laufe, z.B. die Todesstrafe für Diebe führe dazu, dass diese ihre Opfer gleich umbringen, um keine Zeugen zu haben, da das Delikt derselben Strafe unterliegt. Dieser lehnt ab mit der Begründung seine Ansichten seien zu extrem, um auf Akzeptanz stoßen zu können, schon Plato habe eingesehen, dass Herrscher keine Philosophen werden können.³ Hythlodaeus habe dies feststellen müssen bei einer Diskussion bei Kardinal Iohannes Mortonus (s. oben), wo er seine Ansichten erfolglos vorbrachte. Er würde den Königen empfehlen, keine Kriege anzufangen oder ihre Reichtümer für das Volk einzusetzen. Hythlodaeus spricht die utopische Gütergemeinschaft an, auf die die beiden Zuhörer skeptisch reagieren, sie bezweifeln auch, dass es in der Neuen Welt einen Staat geben kann, der uns überlegen ist. Hythlodaeus sagt, diese hätten von den Ägyptern und Römern gelernt, mit denen sie Kontakt hatten. Man geht essen, danach soll Hythlodaeus seinen Staat genau beschreiben.



Ill. 3: Karte von Utopia im Buch. Darauf: civitas Amaurotorum, fons Anydri, ostium Anydri.

(Buch 2). Dies tut er: Die Insel ist 200 Meilen lang und hat die Form eines zunehmenden Mondes. Ursprünglich war es eine Halbinsel, nach einem Krieg gegen Abraxa, entschied König Utopus, die Landverbindung zu entfernen. Das Land wurde nach ihm benannt. Es hat 54 Städte, die alle nach dem selben Plan von Utopus gebaut wurden. Außerhalb finden sich die Schlachthöfe, Spitäler und

<sup>3</sup> Anspielung auf dessen Versuch den sizilianischen Tyrannen Dionysius II von Syracusa für seine Ideen zu gewinnen.

die wenigen Tempel, die sie haben. Jedes Haus hat einen Garten, die Türen sind nicht verriegelt. Es gibt keinen persönlichen Besitz, der Wohnort und die Arbeit werden alle zehn Jahre gewechselt, zugeteilt durchs Los. Die Hauptstadt Amaurotum ist im Zentrum gelegen, auch sie ist gleich wie die anderen, aber in ihr tagt der Senat. Hythloadaeus wohnte in dieser Stadt fünf Jahre lang. In der Nähe entspringt der Anydrus. 200 "Syphogranti" pro Stadt regeln das Recht, diese wie auch die Priester werden vom Volk gewählt. Über ihnen stehen "Tranibori", Stadtanführer und ein König der Insel. Sie alle haben kaum Extrarechte. Frei bewegen zwischen den Städten darf man sich z.B. nur mit einem Reisepass der Syphogranten, der nur bei guten Gründen vergeben wird. Es gibt wenige Gesetze, die für alle verständlich sind.

Mit 22 (m) bzw. 18 (f) wird geheiratet, außereheliche Sexualität wird mit Versklavung bestraft. Die Familien väterlicherseits leben jeweils zusammen, die Frauen ziehen also in die Familie des Mannes. Vor der Heirat beschauen sich die Brautleute vor Zeugen nackt, um nicht später böse Überraschungen zu erleben. Die Ehe dauert bis zum Tode, geschieden wird nur nach Ehebruch. Jede Stadt hat 6'000 Familien, je einem Syphogrant unterstehen also 30 Familien. Die Bevölkerungszahl soll in etwa stabil bleiben. Wenn sie anwächst, gehen einige anderswo eine Kolonie gründen. Die Arbeiten werden abwechselnd ausgeführt, gegessen wird gemeinsam, die Kleidung ist einheitlich. Gold ist häufig und wird gering geschätzt, man macht daraus Nachttöpfe. Man arbeitet sechs Stunden pro Tag. Sklavenarbeit wird von Verbrechern, Kriegsgefangenen und Gastarbeitern auf Zeit ausgeführt. Man produziert eher zuviel, den Überschuss gibt man anderen Städten, die nicht genug haben oder verkauft ihn ins Ausland. Innerhalb von Utopia gibt es kein Geld. Krieg wird vermieden, doch man übt für den Fall angegriffen zu werden. Man bewegt sich gern in der Freizeit, es gibt keine Sitz- oder Glücksspiele. Wenn keine Hoffnung auf Heilung besteht, wird Selbstmord durch Nahrungsverweigerung empfohlen.

Es gibt verschiedene tolerante Religionen, man betet gern Gestirne an, einzig der Atheismus wird verachtet (aber auch toleriert). Die meisten sind sich einig, dass es ein *summum bonum*, namens Mythra, gibt. Auch an eine unsterbliche Seele und Vergeltung im Jenseits glauben sie. Die Tempel sind anikonisch und können von allen genutzt werden. Neulich würden viele zu Christen, da Christus den gemeinsamen Besitz empfohlen habe.

Morus hätte viele Einwände, insbesondere dazu, dass der fehlende Wettbewerb das beste im Staat unterdrückt. Doch Hythlodaeus ist müde, man hofft die Diskussion ein anderes Mal fortsetzen zu können.

### Interpretation

Insbesondere das Ende, wirft die Frage auf, wie ernst Morus es mit diesem Staat meinte. Unter den Interpreten gibt es "those who take the Utopia too lightly, those who take it too seriously, and those who view it as a document of humanistic reform." (Surtz 1952, 157). Surtz folgert weiter, dass die "katholische" Interpretation die beste sei: Die Utopier machen ihren Staat ohne göttliche Offenbarung, allein mit dem Licht der Vernunft, daher seine Mängel, die mit dem Katholizismus nicht vereinbar sind (Kommunismus, verheiratete Priester, keine Liturgie, keine Mönche etc.). Damit ist es auch nicht anzunehmen, dass Morus sich diesen Staat in der europäischen Wirklichkeit so gewünscht hätte. Auf jeden Fall ist das Buch mehr als zeitkritisches Dokument zu lesen, denn als Anleitung zu einem Idealstaat. Der Staat von Campanella (siehe unten) scheint da konsequenter. Die einzelnen Elemente in Mores Staat passen aber gut in seine Zeit: der Streit der

Konfessionen soll geschlichtet werden, große soziale Unterschiede und Kriege möglichst vermieden. Die auch der Vernunft zugänglichen Grundwerte des Christentums sind erhalten (Monotheismus, Vergeltung im Jenseits, Monogamie), andere, die nur durch Offenbarung bekannt sind, nicht (Liturgie, Mönchtum, Trinität, Christus); auf jeden Fall ist dies mehr der Fall als beim Mönch Campanella. Der Staat hat in der Tat auch Züge, die unrealistisch wirken: wenn alle gleich leben, in gleichen Häusern wohnen, zusammen essen, sollen sie trotzdem verschiedene Religionen haben? Die Familien bestehen trotz des Kommunismus weiter und regeln Heiraten.

Umfang: 27'100 Wörter

Lektüre: Buch 2, De servis, p. 188, ed. Logan et al.

#### Literatur

- More, Thomas. Utopia: Latin text and English translation; ed. by George M. Logan, Robert M. Adams and Clarence H. Miller. Cambridge 1995.
- Morus, Thomas. Libellus vere aureus nec minus salutaris quam festivus de Optimo reip. statu deque nova insula Utopia. Lovaniae: Arte Theodorici Martini Alustensis 1516. <a href="https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k322762m">https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k322762m</a> [Originalausgabe]
- Michèle Riot-Sarcey, Thomas Bouchet & Antoine Picon (eds.). Dictionnaire des Utopies, Paris 2007.
- \*Surtz, Edward L. Interpretations of Utopia, *The Catholic Historical Review* 38/2 (1952),
   p. 156-174. <a href="https://www.jstor.org/stable/25015417">https://www.jstor.org/stable/25015417</a>
- Surtz, Edward. Aspects of More's Latin Style in Utopia. *Studies in the Renaissance* 14 (1967), p. 93–109. <a href="https://www.jstor.org/stable/2857162">www.jstor.org/stable/2857162</a>
- \*Trousson, Raymond. Voyages aux pays de nulle part: histoire littéraire de la pensée utopique. Bruxelles 1999.
- \*Wootton, David. Utopia: An Introduction. In: *Thomas More*, Utopia, with Erasmus's "the Sileni of Alcibiades" [engl. Übersetzung]. Cambridge 1999, p. 1–34.

### 7. Johannes Kepler, Somnium

Der berühmte Astronom wurde 27.12.1571 bei Stuttgart in bescheidenen Verhältnissen geboren (die Eltern hatten einen Gasthof). Er bekam schwache Augen nach einer Pokenerkrankung, war zeitlebens schwächlich. Studium der Theologie am lutheranischen Stift in Tübingen. Ab 1594 Dozent für Mathematik in Graz. Heirat. Probleme mit der Gegenreformation. Ab 1600 in Prag beim Astronomen Tycho Brahe, schließlich Hofmathematiker bei Rudolf II. 1604 Beobachtung einer Supernova. Ab 1612 in Linz, zweite Heirat. 1627–1630 als Astrologe bei Albrecht von Wallenstein (Katholik!). Tod 15.9.1630 in Regensburg. Eigenes Epitaphium (Stein heute verschollen):

Mensus eram coelos, nunc terrae metior umbras. Mens coelestis erat, corporis umbra iacet. Kepler ist vor allem berühmt für seine Umlaufgesetze der Planeten, er ging dabei richtigerweise von elliptischen (nicht kreisförmigen) Bahnen aus. Mithilfe seiner drei Gesetze lassen sich die Umlaufgeschwindigkeiten mathematisch berechnen (*Astronomia nova* 1609). Daneben mathematische Entdeckungen, Erfindungen. Er was von der Hermetik beeinflusst (die "uralte Weisheit" des *Corpus Hermeticum* war einflussreich in der Zeit<sup>4</sup>), daneben mathematische "Spielereien" pythagoreischer Art und oft die Idee der Harmonie zwischen den Dingen (Werk: *Harmonice mundi* 1619), daneben auch als Astrologe tätig. Briefkontakt mit Galilei.

# Sprache und Stil

Kepler verfasste viele Werke, fast alle auf Latein. Er schrieb ein elegantes, humanistische Latein. Bei den technischeren Anmerkungen wird dieses (wie damals üblich) aber technisch-scholastischer. Moderne Dinge tragen moderne Namen: *pulvis bombardicus*, auch sonst hat Kepler keine Bedenken neue Wörter zu kreieren: die Mondbewohner heißen z.B. *lunicolae*.

#### **Plot**

Der Erzähler beschäftigt sich mit der böhmischen Zauberin Libussa und träumt in der folgenden Nacht, er hätte ein Buch gekauft, das die Geschichte eines Duracotus von Island erzähle. Nach dem Tod seiner Mutter Fiolxhilda, die dies zu verhindern suchte, kann der Autor des Buches endlich seine Geschichte publizieren. Den Vater kannte er nicht, die Mutter verkaufte magische Kräuter an Seeleute. Als der Sohn ihr eines Tages einen Beutel beschädigt, gibt sie ihn kurzerhand dem Seemann als Schiffsjungen mit. Er landet in Dänemark bei Tycho Brahe. Nach fünf Jahren kommt er als gelehrter Astronom zurück nach Island. Die Mutter offenbart ihm, dass sie mit Dämonen verkehre und mit deren Hilfe viele Gegenden bereist habe, besonders den Mond. Der Hauptteil des Werks besteht aus der Beschreibung der Welt aus der Sicht der Mondbewohner durch den von dort stammenden Dämonen. Dieser wird beschworen und erzählt u.a., welche Menschen für die Reise geeignet seien (z.B. keine Deutschen, dafür aber Spanier). Die Reise dauere vier Stunden, die "Astronauten" werden mit Opium betäubt, damit sie sie aushalten können. Die Rückreise geht nur bei Sonnenfinsternis. Der Mond heißt für die Mondbewohner 'Levania', die Erde 'Volva', da sie sich dreht. Die Bewohner der erdzugewandten Seite heißen subvolvae die anderen privolvae. Die Ansicht der Erde vom Mond aus, die Jahreszeiten ebendort und Ähnliches wird vom Dämon beschrieben. Der Mond hat eine Atmosphäre [eine damals kontrovers diskutierte Frage, vgl. nota 233], Meere und Berge und ist bewohnt, die Sonne brennt aber sehr heiß, sodass man sich vor ihr in Höhlen verkriecht. Bäume haben eine sehr dicke Rinde, die am Abend versengt abfällt. Wolken und Regen bieten einen Schutz gegen die Sonne. An dieser Stelle weckt ein Gewitter den Erzähler und sein Traum endet abrupt. Die Anmerkungen, die etwa doppelt so viel Raum einnehmen wie der Traum selber, erklären astronomische Details aber auch woher der Autor Namen und Ideen hat, z.B. dass der Mond auf Hebräisch Levana heiße, woher er seinen Namen genommen habe (eig. לְבַנַה = 'die Weiße, Glänzende').

## Interpretation

Kepler schrieb das astronomische Gerüst seines 'Traum' ursprünglich als Student an der Universität Tübingen. Da der Traum vom kopernikanischen Weltbild ausging, wollte sein reaktionärer Professor das Werk aber nicht annehmen (oder auch nur lesen). Dies im Jahre 1593. 16 Jahre später fügte Kepler als Hofastronom in Prag das Traum-setting zur Abhandlung hinzu.

4 Mindestens bis 1614 Isaac Casaubon dessen spätantike Herkunft bewies.

Und zwischen 1622 und 1630 schrieb er die ausführlichen, meist astronomisch-technischen *notae* dazu. Er schrieb im Jahre 1623 an seinen Freund Bernegger: "Campanella hat vom Reich der Sonne geschrieben, warum nicht ich von dem des Mondes?" Doch nach den negativen Erfahrungen von Erasmus und Morus, will er "das Pech der Politik" lieber "dahinten lassen, und auf den grünen Auen der Philosophie verbleiben" (zitiert in Günther, p. xi). Kepler hat Plutarch (*De facie quae in orbe lunae apparet*<sup>5</sup>) und Lukians *Wahre Geschichten* gelesen. Er las auch griechisch im Original und publizierte eine Übersetzung von Plutarchs Werk. Die Idee der Mondreise wird Nachahmer finden: 1649 veröffentlicht Cyrano de Bergerac seine satirische *Histoire comique des États et Empires de la Lune*.

Umfang: 20'200 Wörter

**Lektüre:** p. 31 (*Hac igitur...*) bis p. 32 *Daemon ex Levania* (ed. Frisch).

#### Literatur

- Joannis Kepleri, Opera omnia, ed. Christian Frisch. 9 vols. Francofurti 1858–1871. Das Somnium: vol. 8, pars 1, p. 21–66.
- Johannes Keppleri mathematici olim imperatorii *Somnium*, seu opus posthumum de astronomia lunari / divulgatum à m. Ludovico Kepplero filio [...]. Sagani Silesiorum, absolutum Francofurti: sumptibus haeredum authoris, 1634. <a href="https://doi.org/10.3931/e-rara-30474">https://doi.org/10.3931/e-rara-30474</a> [Originalausgabe]
- Rosen, Edward. Kepler's Somnium the dream, or posthumous work on lunar astronomy. Madison 1967. [engl. Übersetzung]
- Günther, Ludwig. Keplers Traum vom Mondes. Leipzig 1898. [deutsche Übersetzung]
- Bozzetto, Roger. Kepler's "Somnium"; Or, Science Fiction's Missing Link. *Science Fiction Studies* 17/3 (1990), p. 370–382. <a href="https://www.jstor.org/stable/4240013">https://www.jstor.org/stable/4240013</a>
- Voelkel, James. Johannes Kepler and the new astronomy. Oxford 1999

### 8. Tommaso Campanella, Civitas Solis

Campanella ist 1568 in Calabrien in armer Familie geboren. 1582 tritt er ins lokale Dominikaner-Kloster Stilo ein. Von Anfang an ist er sehr wissbegierig, aber auch sehr kritisch, besonders gegen Aristoteles. Er hatte ein bewegtes Leben, er verbrachte einen Großteil davon in Hausarrest oder Haft wegen seinen ungewöhnlichen Ideen und seinem aufbrausenden Charakter. Er verlässt das Kloster und zieht nach Napoli. Dort trifft man ihn im Umkreis von Gianbattista della Porta (berühmt für seine okkultistische *Magia naturalis* 1558). Sein Orden weist ihn an, nach Calabrien zurückzukehren. Stattdessen geht er nach Rom, Florenz und Padova für weitere Studien. Hier Bekanntschaft mit Galilei. 1598 stirbt der span. König Felipe II und in Calabrien entsteht ein

Aufstand gegen die span. Herrschaft, unter deren Anführern sich der Prediger Campanella findet. Die Anführer werden verhaftet und die meisten hingerichtet. Campanella wird gefoltert, stellt sich verrückt und bekommt lebenslängliche Haft (Verrückte darf man nicht hinrichten, damit würde man sie der sicheren Höllenstrafe ausliefern). Die meisten anderen nicht Hingerichteten werden 1605 aus dem Castel Sant'Elmo in Napoli frei gelassen, Campanella schien man vergessen zu haben. Er schrieb mehrere Bücher unter erbärmlichen Bedingungen, darunter 1602 eine erste Version der Civitas Solis auf Italienisch (sie wurde erst im 20. Jh. gedruckt). Gelegentlich darf er Besuch erhalten, wobei einige seiner Schriften in Umlauf geraten. Auch unterhält er einen Briefwechsel mit Galilei. 1626 wird er frei gelassen und geht nach Rom. Der Prozess wegen Häresie wird wieder aufgenommen, er wird aber frei gesprochen. Er befreundet sich mit Gabriel Naudé, dem er seine Autobiographie diktiert (verloren). 1629 Doktor der Theologie. 1634 flieht er nach Frankreich und lebt bei den Dominikanern in Paris (Saint Jacques), wo er 1639 starb. 1637 lässt der Autor die letzte (lateinische) Version der Civitas Solis als Teil seiner Philosophia realis drucken. In seinen zahlreichen Werken geht es um alle möglichen philosophischen Themen, doch besonders oft um einen theokratischen Idealstaat, dessen Realisierung er abwechselnd bei anderen real-existierenden europäischen Staaten sah, zuletzt in Frankreich.

### Sprache und Stil

Das Latein macht einen mittelalterlichen, ganz unhumanistischen Eindruck, manchmal auch einen recht hölzernen Eindruck und er verwendet nicht selten umgangssprachliche Wörter, wie *grabata* für *lectus* 'Bett'. Er genoss keine humanistische Ausbildung. Er schrieb seine Werke meist zunächst auf Italienisch und übersetzte sie erst für die weitere Zirkulation. Dem Autor ging es klar nicht um den Stil sondern rein um den Inhalt. (Mehr Crahay p. 23–30).

#### **Plot**

Ein Seefahrer kehrt nach Genua zurück und erzählt einem Hospitalarius (Ritter des Hôpital) vom vollendeten Staat, den er in Taprobane genau auf dem Äquator zufällig fand. Die Sonnenstadt ist auf einem Hügel und kreisrund, sieben Etagen mit ebenso vielen konzentrischen Mauern, zuoberst ein ebenso runder Tempel. Der Vorsteher des Staates heißt Hoh (vgl. JHWH?) und ist ein Priesterkönig, ihm untergeben sind drei Minister, die zuständig sind für: Krieg/Frieden, Wissenschaft/Bildung, und Eugenik. Alle Wissenschaften werden in einem einzigen Buch namens Sapientia behandelt, auf den Mauern der Stadt sind Illustrationen angebracht, aus denen jedermann leicht lernt. Im Gegensatz zum Rest des Landes herrscht in der Sonnenstadt Güter- und Weibergemeinschaft. Knaben und Mädchen werden ähnlich erzogen. Bei den Wissenschaften geht es ums Verständnis, nicht darum "tote Buchstaben" von Aristoteles oder sonst wem auswendig zu lernen. Wer in einer Kunst brilliert, wird zum magistratus und lehrt (und kontrolliert) andere, Hoh kann nur werden wer alle theoretischen und praktischen Künste beherrscht. Es gibt eine Art soziales Bonus-Malus-System. Wer den magistratus negativ auffällt, wird vom gemeinsamen Essen oder den Frauen ausgeschlossen. Man schläft in Schlafsälen, man isst auch im jeweiligen Kreis, an nach Geschlechtern getrennten Tischen. Während dem Essen wird geschwiegen, während einer vorliest. Jeder erhält, das passende Essen, Kinder bedienen bei Tisch. Man kleidet sich in weiße Gewänder, die je nach Jahreszeit zugeteilt und monatlich gewaschen werden. Fortpflanzung wird ab dem 21. (m.) bzw. 19. (f.) Jahr gehalten. Der "genitorius" ist für die Eugenik zuständig: Dicke paaren sich mit Dünnen, Gelehrte mit Kräftigen etc. Der astrologisch korrekte Moment zur Fortpflanzung wird bestimmt und das Paar dann alle drei Nächte zu einander gelassen. Bei der Empfängnis soll die Frau Bilder und Statuen von Helden betrachten, um ebensolche Kinder zu

empfangen. Wer die (sonstige) Abstinenz nicht aushält, bekommt eine Unfruchtbare oder Schwangere zugeteilt. Homosexualität wird hart bestraft (Wiederholungstäter mit dem Tode). Die Kinder werden 2 Jahre von der Mutter gesäugt, dann von der Allgemeinheit aufgezogen. Die weniger Intelligenten kommen aufs Land, von wo sich bei guter Entwicklung aber wieder die Rückkehr in die Stadt verdienen können. Da alle arbeiten, genügen vier Stunden Arbeit pro Tag, den Rest der Zeit verbringt man mit Spielen (aber keine sitzende: kein Schach, dafür Fußball, Bogenschießen u.ä.), Studieren, Lesen. Der Sonnenstadt beginnt keine Krieg, da aber die anderen Völker Taprobanes sie für Häretiker halten, kommt es öfter zu Konflikten. Sie sind militärisch gut ausgerüstet und auch die Frauen kämpfen. Wer als erster bei einer Niederlage die Flucht ergreift, wird hingerichtet. Sie gewinnen meist und versuchen dann die Unterlegenen an ihre Lebensweise zu assimilieren. Geld wird nur gemünzt für den Handel mit anderen Völkern. Fremde, Händler, Botschafter werden in Ehren empfangen. Man kann Mitglied des Staates werden nach je einmonatiger Probezeit auf dem Land und in der Stadt. Sie leben sehr gesund und werden 100 bis 200 Jahre alt und sind selten krank dank ihrer gesunden und astrologisch korrekten Lebensweise. Wein wird erst ab 20 und nur verdünnt getrunken (Ausnahme: über 50-jährige Männer). Nach anfänglichem Vegetarismus hat man sich entschlossen abwechselnd Fleisch, Fisch und Gemüse zu essen. Alle können schwimmen und es gibt Bäder wie bei den Römern. Die magistratus sind zugleich auch Richter bei Vergehen; als Strafen sind vorgesehen: Exil, Geißelung, Ermahnung, Entzug des gemeinsamen Tisches, der Frauen. Ein Gefängnis gibt es nur für Kriegsgefangene. In Härtefällen: Tod durch Steinigung oder durch Selbstverbrennung mit Schießpulver (pulvis bellicus); dies damit sie keine Henker brauchen, die das Gemeinwesen verderben würden. Verbrechen wird als Krankheit des Gemeinwesens gesehen und behandelt.

Ihre Religion schätzt die guten Dinge aller anderer Religionen, es wird anonym beim jeweiligen Vorsteher gebeichtet, dieser bei den jeweiligen höheren bis zu Hoh. Wenn diesem schlimme Dinge zu Ohren kommt, macht man ein Opfer. Man sucht einen besonders frommen Freiwilligen, der sich einige Wochen in die Kuppel des Tempels binden lässt um zu beten. Er erhält dabei nur gelegentlich einen Bissen von den 24 Priestern, die in der Kuppel wohnen. Nach dem Opfer wird der Betreffende meist Priester. Diese verkehren nur selten mit Frauen und nur aus medizinischen Gründen (!). Sie studieren Astronomie und Astrologie, dabei schätzen sie sowohl Ptolemäus als auch Copernicus (Aristoteles hingegen halten sie für einen Pedanten [it.] oder Logiker aber nicht Philsophen [lat.]). Ihre Vorhersagen werden durch Gesandte in die betroffenen Erdteile kontrolliert und damit die Astrologie verbessert. Die Toten werden kremiert, nur Bilder und Statuen bleiben von ihren Helden. Ihre Sonnentheologie wird erklärt. Engel wohnen in den Sternen, zu denen auch die Verstorbenen gehen. Die Erde ist ein großes Lebewesen, in dessen Bauch wir leben, so wie Würmer in unserem. Sie halten Gott für das summum ens, alles andere steht zwischen ihm und dem inexistenten Gegenpol, dem Nichts. Das Böse und die Sünde tendieren weg von Gott. Ihre Dreifaltigkeit ist Amor, Sapientia, Potentia. Zuletzt wird der Fall Adams besprochen. Die Sonnenleute haben verschiedene Theorien zu der gegenwärtigen Misere gehabt, denken aber dass Eugenik und Bildung vieles verbessern können. Der Zuhörer wundert sich, dass diese Leute ohne Offenbarung eine Religion fanden, die der christlichen so sehr ähnelt. Zum Schluss (in der italienischen Fassung kürzer), werden astrologische Bedenken besprochen: wie können so monumentale Dinge sich ereignen (wie im 17. Jh.), währendem weibliche Sternzeichen dominieren? Die Legitimität von Astrologie und Numerologie wird besprochen und betont, dass der Freie Wille darüber steht. Des Erzählers Schiff fährt und die Unterredung endet.

### Interpretation

Dieser "ideale" Staat hat vieles von Platos Staat übernommen (Kommunismus, Weibergemeinschaft, Wehrhaftigkeit, Abschaffung des Reichtums), aber auch der Einfluss des Klosters ist bei den Mönch Campanella deutlich (Enthaltsamkeit wird geschätzt, Lesung beim gemeinsamen Essen), ebenso der des Humanismus (Aristoteles wird abgelehnt). Campanella kannte Mores Utopia, vieles erinnert an dessen Staat. Wichtige Unterschiede sind die Abschaffung der Familie, die Bedeutung der Astrologie und Eugenik, es gibt eine Zweiklassengesellschaft (Land vs. Stadt), der Staat hat missionarische Absichten gegenüber den "Primitiven" in der Umgebung, die Religion hat eine wichtigere Rolle. Dass die Persönlichkeit des Einzelnen sich in solch einem System kaum entwickeln kann, scheint dem Autor zu entgehen.

Umfang: 14'400 Wörter

Lektüre: p. 200 "Duo autem" – p. 202 "dari negant." (Ed. Crahay).

#### Literatur

- Campanella, Tommaso. La cité du soleil: texte latin de l'édition de Paris, 1637; établi, traduit et commenté par Roland Crahay. Bruxelles 1993.
- Campanella, Tommaso. La città del sole = Civitas solis: il manoscritto della prima redazione italiana (1602) e l'ultima edizione a stampa (1637); con traduzione, apparati critici, note a cura di Tonino Tornitore. Torino 2008.
- Campanella, Tommaso. F. Thomae Campanellae Calabri O.P. Realis Philosophiae Epilogisticae Partes Quatuor, Hoc est De Rervm Natvra, Hominvm Moribvs, Politica, (cui Civitas Solis iuncta est) & Oeconomica. Francofurti: Godefridus Tampachius, 1623 <a href="http://data.onb.ac.at/rec/AC09755750">http://data.onb.ac.at/rec/AC09755750</a> p. 417–464. [Originalausgabe]
- \*Gilson, Étienne. Les métamorphoses de la cité de Dieu, Paris 2005. Cap. VI. [Zus.fassung und Situierung im intellektuellen Milieu seiner Zeit]
- Hall, Phyllis A. The Appreciation of Technology in Campanella's "The City of the Sun". *Technology and Culture* 34,3 (1993): 613–628. <a href="https://www.jstor.org/stable/3106706">www.jstor.org/stable/3106706</a>
- Headley, John M. Tommaso Campanella and the transformation of the world. Princeton 1997.
- Kaufmann, Moritz. Utopias, or, schemes of social improvement: from Sir Thomas More to Karl Marx. London 1879. <a href="https://archive.org/details/utopiasorscheme00kaufgoog">https://archive.org/details/utopiasorscheme00kaufgoog</a>
- Lemitz, Bastian. Campanellas "Hoh". Ein Versuch aus dem Hebräischen. *Bruniana & Campanelliana* 19, No. 2 (2013), pp. 509-520. <u>www.jstor.org/stable/24339147</u> [keine starken Argumente, aber inhärent naheliegend]

### 9. Gian Vittorio Rossi, Eudemia

Gräzisiert: Ianus Nicius Eritraeus (1577–1647), Sohn einer armen römischen Adelsfamilie, Ausbildung am jesuitischen Collegio Romano. Er erbt das bescheidene Familienvermögen mit 17 und studiert Jura in der Hoffnung auf eine Position an der Kurie. Dies gelingt nicht, er zieht sich in sein Haus auf dem Gianicolo-Hügel bei Rom zurück und widmet sich humanistischen Studien.

Er verkehrt in der Academia degli Umoristi, dabei erwirbt er sich literarischen Ruhm und schafft es 1607 doch an die Kurie bei verschiedenen Persönlichkeiten, am längsten bei Kardinal Peretti di Montalto (den er als *inhumanissimus* bezeichnete), er erscheint in *Eudemia* als Dynast Plusius. In den 1630ern zieht er nach Monte Mario bei Rom und widmet sich literarischen Beschäftigungen bis zu seinem Tod. Er wurde nie Priester, heiratete aber auch nie, offenbar um seine humanistische Unabhängigkeit zu behalten.<sup>6</sup>

Rossi war ein Vielschreiber, zunächst Reden (auf Latein), Gedichte (auf Italienisch). Appendix B in Nelsons Edition listet sie auf. Die in die Zeit des alten Rom versetzte Satire *Eudemia* ist ein Alterswerk, 1637 in Leiden gedruckt (Bücher 1–8), 1645 in Amsterdam (erweitert: Bücher 1–10). Der Einfluss Barclays ist deutlich.

## Stil und Sprache

Ein anspielungsreiches humanistisches Latein, manchmal mit Dichtung. Ursprünglich bestand das Werk nur aus 7 Büchern (jedes umfasste einen Tag auf *Eudemia*). Spätere Editionen haben zuerst Buch 8, dann auch noch 9–10 angehängt. Viele der Charaktere tragen Namen aus den Komödien von Plautus, oft auch für denselben Typ Mensch (z.B. Ballio der Zuhälter). Öfter kommen Gedichte im Text vor: die Figuren schreiben sich oft Briefe in Gedichtform oder finden Gedichte im öffentlichen Rom ausgestellt. Einige davon hatte Rossi zu anderen Anlässen geschrieben und hier wieder verwendet. Verschiedene Versmaße (oft Distichen, auch sapphische Strophen) kommen vor, oft mit Anspielungen auf klassische Gedichte (einiges ist ausgewiesen in Nelson).

Die Rahmengeschichte wirkt etwas lieblos (die beiden Römer werden kaum als unterschiedliche Personen bemerkbar, es gibt kaum einen sich entwickelnden Plot), geradezu als bloße Unterlage für die vielen Geschichten einer dekadenten Umgebung, die der Autor offenbar in seinem römischen Hofleben akkumuliert hat. Die später hinzugefügten Bücher (8–10) ändern nichts daran, ein wirkliches Ende gibt es nicht, man erhält das Gefühl, der Autor könnte leicht weitere Bücher anhängen.

### **Plot**

(Buch 1) Als die Verschwörung des Seianus (31 n. Chr.) gegen den römischen Kaiser Tiberius (42 v. Chr. – 37 n. Chr.) scheitert, fliehen zwei ihrer Anführer Flavius Vopiscus Niger (der Erzähler) und Paulus Aemilius Verus mit dem nächstbesten Schiff Richtung Africa. Nach 10 Tagen erfasst sie ein Sturm, erst nach Monaten werden sie mit wenigen Habseligkeiten an einer unbekannten Küste an Land gespült. Sie finden an zwei Orten lat. Gedichte eingemeißelt. Schließlich treffen sie einen Gallonius, der auf dem Weg nach Olissipona, wohin er sich zurückziehen wollte, hierher verschlagen wurde. Man sei auf der mauretanischen Insel Eudemia. Deren Bewohner hätten von gestrandeten röm. Soldaten, die sie freundlich aufnahmen, die Sprache übernommen. Er bewirtet sie. Er erzählt, über die Leute. Sie haben um die 15 Gebieter (dynastae), die enthaltsam leben (sich bei der Wahl von der Frau zurückziehen, wenn sie eine hatten) und unter sich einen Anführer wählen, sowie Lustmenschen. Der schöne Garten, den sie vorfanden, gehörten dem besonders reichen Gebieter Plusius, für den Gallonius als Zuständiger für die Speisen arbeitet. Der "französische" Garten mit Prunkbrunnen wird gezeigt, daneben ein Theater. Gebieter Bibulus heißt Gallonius dringend zu ihm zu kommen. Die Schiffbrüchigen werden gekleidet und gehen mit in die Stadt. Sie wundern sich, dass die Gebieter wie Götter auf Erden behandelt werden, alle

<sup>6</sup> Nelson (22) meint, offenbar weil es heute Mode ist, "it is not out of the question that Rossi was homosexual" (22). Zumindest in *Eudemia* gibt es keinerlei Anhaltspunkte für solche Neigungen des Autors.

gehen zur Seite und verbeugen sich, wenn sie vorbei getragen werden, mehr als bei Tiberius in Rom. In seinem Palast hat es Grabmale seiner gestorbenen Katzen mit Vers-Kurzviten. Bibulus hat zwei Meerkatzen gesehen, die einer als Haustiere hält und möchte von Gallonius, dass er diese beschafft. Sie treffen den Schriftsteller Agrostes, der an Fieber leidet und befürchtet, er müsse im Nosocomium beim Aesculaptempel sterben. Gallonius lässt ihn zu sich bringen und pflegen. Hermagoras wird zum Gebieter gewählt und beauftragt Gallonius seinen Hofstaat anzustellen, besonders wichtig der Koch. In einer sehr reichen Kutsche fährt seine Frau vorbei, die für ihre luxuria berühmt ist. (Buch 2) Es wird erklärt, wieso die meisten Eudemier weiß sind im Gegensatz zu den anderen mauri (Rolle der röm. Soldaten). Gallonius wird zu einem anderen Gebieter bestellt, er soll einen kranken Jüngling heilen, sein Garten-Park wird bewundert. Der Kammerdiener erzählt die Geschichte der Kurtisane Nanna, die den Jüngling und einen Händler gleichzeitig "bedient". Dies führt zu einer wüsten Schlägerei. Weiter zu Plusius, der den ganzen Morgen mit seiner Toilette zubringt, dann zu Mittag speist. Weiter zum Gericht, wo Gallonius dem Praetor ausrichten soll, ein gewisser Erbschleicher, Lügner und Betrüger Toxillus soll straffrei bleiben. Zunächst der Prozess einer Hure, die als Hexe angeklagt ist, aber frei gesprochen wird. Streiterei zwischen Asterius und dem Praetor. Es wird klar, dass hier hohe Ämter non virtus et merita, sed casus et gratia vergeben werden. (Buch 3) Ein verwöhnter Democritus ruft Gallonius dringend, da er krank sei. Es stellt sich heraus, dass er sich bloß vor dem Alter und dem Tod fürchtet. Gallonius ist verärgert über dessen Dummheit. Dann Stadtführung. Auf dem Mark wirft ein Trödler dem anderen Ehebruch mit seiner Frau in Distichen vor. Alle zwei Wochen speisen Intellektuelle bei Gallonius, was nun soweit ist. Sie essen die Reste des Mahles von Plusius. Einer aus dem Dorf von Pluius kommt als ungebetener Gast und schlägt zu. Die Akademie speist bei Lucius Minucius Sinister, ihr Vorsitzender ist ein adulescentulus. Gedichte werden vorgelesen, die aber kaum die Eleganz der klassischen Autoren erreichten. Im Nosocomium gibt es Großandrang auf die Latrinen, da man den Insassen miserablen Wein gegeben hatte. (Buch 4) Dynast Alexander verstirbt in der Nacht und der folgende Tag berichtet von seiner pompösen Bestattung. Zunächst hört man aber, dass ein Schuft nach drei Tagen im Grab wieder aufgewacht sei, zur Konsternation seiner Frau. Bei weiteren Gelagen prahlt einer damit, die Namen aller Prostituierten der Insel zu kennen und zählt sie auf. Man ist sich einig, dass Frauen unkeusch seien, nach Einwurf des Erzählers, widerlegt ein "Philosoph" die Keuschheit Lucretias. Die missglückte Liebesgschichte von Philotas und Olinda wird erzählt, beide waren von einer Nachbarinsel geflohen, sie auf der Suche nach ihm, fand ihn im Bordell und beide starben aus Kummer. In zwei Tagen fährt ein Schiff zu einer Nachbarinsel, die Römer vereinbaren mit dem Kapitän die Mitfahrt. Auf dem Heimweg treffen sie einen Dichter, der behauptet viel besser zu dichten als Vergil (sein Beispielgedicht enthält viel Alanus ab Insulis), dann einen Rhetoriklehrer, der ganze neue Methoden erfunden habe (aber Cicero und Quintilian kopiert). (Buch 5) Buch beim Senat, wo alle möglichen Kläger angehört werden und Preise für Lebensmittel festgesetzt werden. Sie erfahren, wie viele Herren durch die Liebhaber ihrer Frauen reich geworden sind. Sie treffen einen Aridus, der von Händlern und Bankiers erzählt, die Konkurs vorgeben und dadurch reich werden. Gallonius ist selber betroffen, er bittet seinen Gebieter ihm ein Empfehlungsschreiben für den Quaestor zu geben, was dieser arrogant zurückweist. Ähnliches Verhalten wird an einem weiteren Beispiel aufgezeigt. (Buch 6) Die Römer kaufen Proviant für die Seereise und brauchen Geld. Gallonius vermittelt den Verkauf einiger Edelsteine bei Zancha. Dieser erzählt wie der junge Edelmann Pamphilus eine Zimmermannstochter, bei deren Verführung er nach langer Zeit ertappt wurde, heiraten muss. Es wird dann erklärt, wie man die eig. lebenslänglichen Ehen rechtlich leicht schieden lassen kann, wenn man will. Sie treffen einen Dynasten, der seine Tiere mehr schätzt als seine Angestellten (bezieht sich offenbar auf Kardinal Alessandro Peretti di Montalto [Nelson, p. 307]).

Als das Schiff losfahren will, stößt der Maler Ballio mit einer Hure, die er kürzlich geheiratet hat, und vor deren Freiern, die schon bezahlt hatten, die beiden fliehen wollen. Ein Streit entsteht zwischen diesen und einem Geldverleiher. Schließlich erzählt der Maler die Geschichte einer heiligen Jungfrau, die durch die Gegend zog und von Edelfrauen beherbergt wurde. Sie war in Wirklichkeit ein Jüngling, der auf die Edelfrauen aus war. Schließlich wird er erwischt und gehängt. (Buch 7) Der Wind dreht, sie müssen in den Hafen zurück und auf besseres Wetter warten. Die beiden Römer gehen zu Gallonius. Es wird erzählt, wie Betrüger einen Knaben verwenden, um Pädophile zu erpressen. Es folgen weitere erzählte Episoden über Hexerei und betrügerische Exorzisten. Dann diejenige zweier Ceres-Priester (Jesuiten), die eine Dame und ihre Zoffe "belehren". Als die Zoffe schwanger wird, geht der Hausherr mit wüsten Drohungen zum Orden. Der General zwingt den Schuldigen zur Entmannung. Nach einer Weile bestellt er den Hausherr ein und lässt den Priester sich ausziehen. Jener nimmt ganz beschämt seine berechtigten Anklagen zurück. Das Wetter bessert, ein letzter Passagier meldet sich: ein Chirurg, der von seinem Vater vertrieben wurde, weil er die Leber eines Verbrechers in seinem Studierzimmer hatte, die von der Köchin dem Vater versehentlich vorgesetzt wurde. Hier endete das Buch ursprünglich.

(Buch 8) Sie fahren nun tatsächlich zur Nachbarinsel. Unterwegs weitere Erzählungen, über einen arroganten, unredlichen Ritter eines militärischen Ordens, einen Sakristan, der einen Jüngling vergewaltigen wollte, ein Mann der heiratete und sich die Mitgift vom Bruder der Frau stehlen ließ, schließlich die Geschichte eines impertinenten Lieblings des Dynasten Vius, von dem dieser nicht lassen kann. Die Nachbarinsel ist fruchtbar, die Bewohner ehrlich und gleichberechtigt. Die beiden Römer mieten eine Villa und kaufen einen Hof, um sich niederzulassen. (Buch 9) Die beiden Römer erfreuen sich der intellektuellen Gesellschaft ihres neuen Heims. Wieder folgen allerhand Geschichten, schließlich kreuzt Gallonius auf, der für seinen Gebieter Pfeile und Bögen kaufen soll (weil dieser als neue Leidenschaft die Vogeljagd entdeckt hat). Zusammen gehen sie an eine öffentliche Reden eines Icosippus. Sie sind zu früh da und Gallonius rezitiert ein langes Gedicht. Icosippus spricht schließlich über die Wichtigkeit des Lachens und erntet spektakulären Applaus. Gallonius muss abreisen, lädt aber die beiden Römer ein zu öffentlichen Spielen mitzukommen. (Buch 10) Sie tun dies und es zeigt sich, dass es sich um den Carneval handelt. Gallonius bewirtet sie und ist ihr Führer, doch zunächst muss er mit seinem Dynasten die Bogen ausprobieren gehen. Die beiden Römer treffen den alten Bekannten Aridus und verbringen die Zeit wie üblich (essen, trinken, reden). Es gibt Pferde-, Esel-, Ochsenrennen, Maskenbälle, Festivitäten am Fluss, natürlich auch Gelage und Reden. Schließlich brechen sie wieder nach Hause auf, wo unterdessen ein Dieb einen reichen Gastwirt ausgeplündert hat.

Vgl. Gerboni ab p. 116 und detailliert jetzt Nelson 56-61.

### Interpretation

Schon früh erschienen Schlüssel zu dem Werk (Nelson p. 36ff, Bild: 39; besonders nützlich der Appendix A zu den einzelnen Personen). Die Gebieter stehen für Kardinäle seiner Zeit. Oft werden sich die Episoden auf persönliche Erfahrungen von Rossi mit hohen kirchlichen Herren

beziehen (z.B. Nelson p. 289, Fn. 109), doch meist sind die Details nicht mehr eruierbar. Hauptthemen sind: Korruption, Verlogenheit, Lüsternheit der Beteiligten. Die Frauen sind fast immer lüstern und nützen Sexualität für ihre Vorteile; die Männer geldgierig, verfressen und luxussüchtig.

Umfang: 74'500 Wörter

Lektüre: VI,20, p. 308, Ed. Nelson, Geschichte von Ballio.

#### Literatur

- <a href="http://mdz-nbn-resolving.de/urn:nbn:de:bvb:12-bsb11271472-1">http://mdz-nbn-resolving.de/urn:nbn:de:bvb:12-bsb11271472-1</a> [Originalausgabe]
- Online Edition von Jozef IJsewijn (identifiziert auch einige Quellen): <a href="https://mcl.as.uky.edu/retiarius-archivum-recentioris-latinitatis">https://mcl.as.uky.edu/retiarius-archivum-recentioris-latinitatis</a> (Auch auf http://mlat.uzh.ch/?c=17&w=Rossi.Eudemi)
- Maragoni, Gian Piero. "Per l'edizione dell'"Eudemia" di Giano Nicio Eritreo. I. Anditi ed aule di una pinacoteca animata. Introduzione all'Eritreo romanziere." *Aprosiana* 13 (2005), p. 81–104;
- Maragoni, Gian Piero. "Per l'edizione dell'"Eudemia" di Giano Nicio Eritreo. II. "Eudemiae. Liber Primus." *Aprosiana* 14 (2006), p. 105–157;
- \*Nelson, Jennifer K. Gian Vittorio Rossi's Eudemiae libri decem. Tübingen 2021. [erste und bislang einzige Übersetzung des Werkes]
- Gerboni, Luigi. Un umanista nel Secento: Giano Nicio Eritreo. Città di Castello 1899. https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k875867w
- Giachino, Luisella. "Gian Vittorio Rossi", in: Dizionario Biografico degli Italiani. Online: www.treccani.it/enciclopedia/gian-vittorio-rossi

# 10. Samuel Gott, Nova Solyma

Samuel Gott (1613–1671) war englischer Puritaner aus London. Er lernte Latein, Griechische und Hebräisch in seiner Jugend, dann Bachalareus in Cambridge und Studium des Rechts. In den frühen 40er Jahren erbte er das Familienvermögen und heiratet. 1645-1648 Member of Parliament. Bürgerkrieg zwischen Parlament und König, dieser verliert und wird 1649 hingerichtet. Gott war Monarchist und vertrat eine versöhnliche Position. Er schrieb nun mehrere bedeutende Werke. An Essay of the True Happines of Man, London: Robert White 1650, The Divine History of the Genesis of the World Explicated & Illustrated, London: Henry Eversden 1670. Bevor er letzteres ins Lateinische übersetzen konnte, starb er in der Schlacht von Sussex 1671. Die *Nova Solyma* erschien zuerst Erstedition 1648 anonym, aber mit:

Cujus opus studio cur tantum quaeris inani Qui legis et frueris, feceris esse tuum. Begley versuchte zu beweisen, dass der Roman von John Milton stamme. Einige Jahre später wurde im Katalog des Verlegers Underhill, aber der korrekte Autoreneintrag gefunden (Jones 1910). Das Resultat: "since Jones, only a handful of people, usually historians of English literature rather than Latinists have looked at the *Nova Solyma*." (Morrish. p. 254). Das Werk ist ein Prosimetrum, immer wieder kommen Dichtungen in verschiedenen Versmaßen vor. Anklänge an die *Argenis* sind deutlich, aber durchsetzt mit puritanisch-belehrenden Absichten. Mehr zum Autor: Morrish ab 248.

# Stil und Sprache

Gott verwendet ein humanistisches Latein. Die Ähnlichkeit in Sprache, Stil und Aufbau mit Barclay ist klar absichtlich. Der Autor möchte eine Alternative zu den Romanen seiner Zeit, die junge Männer zur Sünde verleiten, bieten. Es gibt öfter Gedichte in verschiedenen Versmaßen.

#### **Plot**

Der junge Josephus kehrt mit zwei englischen Freunden Eugenius und Politianus nach Nova Solyma (Jerusalem) zurück, nachdem er auf einer Bildungsreise in Sizilien bei einem Überfall ausgeraubt und von seinem Lehrer Apollos getrennt wurde. Vater Jacobus empfängt die drei sehr freundlich. Die beiden jungen Brüder und die Schwester von Joseph sind auch zugegen. Sogleich kommt das Gesprächsthema auf die Erziehung. Dabei erzählt die Erzieherin den beiden jungen Brüdern einen Traum, den sie angeblich hatte. Die beiden stranden auf einer unbekannten Insel und entfliehen nur mit Mühe einer geschminkten Hedonistin. Alcimius, der Sohn von Apollos, tritt auf und gesteht, dass er (unwissentlich) unter den Räubern war, die Joseph und seinen Räuber überfielen. Die Geschichte wird ausführlicher erzählt, er bereut seinen schlechten Wandel.

(Buch 2) Der nächsten Tag wird belehrenden Gesprächen über Gott und die Welt gewidmet. Die Natur als Schöpfung Gottes sei der menschlichen Kunst weit überlegen. Nachdem die beiden Engländer advocatus Diaboli spielen und Joseph die biblische Weltsicht "beweist", fällt er in Trance und preist Gott ausführlich, auch in Dichtung. Weitere Geschichten folgen: ein Italiener Philander flieht von der geplanten Heirat mit der Tochter seiner Stiefmutter, weil er sich in die Syrerin Crescentia verliebt habe und wird im Gasthaus der italienischen Witwe Antonia in Solyma aufgenommen. Ebendort liegt der kranke Alchemist Theophrastus, dessen Krankheit daher rührt, dass er dem Teufel seine Seele vertraglich zugesichert hatte. Durch das Gebet der Umstehenden werden die Teufel verjagt. Dann beginnt Jacobus seinen Weg zum Christentum zu erzählen. Er wird zur Stadtversammlung gerufen und kann nicht zu Ende erzählen.

(Buch 3) Der Vorwand, die optimale Bildung zu präsentieren, ist, dass der jüngere Bruder Auximus nun als 7-jährige Internat soll. Die Gäste kommen mit und lassen sich vom Schulleiter informieren. Alle Burschen sollen eine religiöse und militärische Grundbildung mit Schreiben und Rechnen erhalten. Nur Adlige und besonders Begabte sollen die höheren Künste und Wissenschaften studieren. Die drei hl. Sprachen und ihre Literaturen werden studiert (also wie Christus es in seiner Jugend tat), für verschiedene Schreibstile werden verschiedene Federn verwendet: u.a. für Briefe, Rhetorik, Dichtung, Romane. Über die Gefahren der letzten drei Gattungen wird lange sinniert. V.a. Romane haben viel junge Männer verdorben (zu Lüsternheit, unerlaubter Liebe, Duellen), der gegenwärtige wird als Gegengift angepriesen. Als Beispiel akzeptabler Dichtung wird ein Werk *Philippica* von Joseph in Auszügen gelesen. Der spanische König Felipe, der gottlose Papist, wird durch die heidnischen Götter zum Krieg gegen die protestantische Jungfrau Elizabeth angespornt. Diese und Albion (England) werden durch Engel

zum Sieg geführt. Die beiden jungen Gäste hatten sich schon bei der Ankunft gleich in Josephs Schwester Anna verliebt. Es folgen immer wieder Betrachtungen dazu. (Buch 4) Nach der Schule kann man ein 3-jähriges Universitätsstudium in Philosophie, Jurisprudenz oder Medizin absolvieren. Die Gäste werden in eine Vorlesung über "Naturwissenschaft" geführt. Diese ist ein kommentiertes Hexaemeron. Es kommen Gesandte des Herzogs von Sizilien, der seine Tochter Philippina sucht, die sich in Joseph verliebte und ihm nachreiste. Josephus erinnert sich, dass Philander ihr ähnelt und vermutet, dieser sei in Wirklichkeit sie. Unterdessen will die Witwe Antonia Philander trotz großem Altersunterschied zur Heirat überreden. Er lehnt ab, sie vergiftet sich. Josephus stellt Philander zur Rede, der tatsächlich Philippina ist, und sie erdolcht sich. Josephus schreibt ihr ein Epitaph. Auch Theophrastus stirbt, scheinbar geheilt von seinen Dämonen und guter Dinge gerettet zu werden. Es folgen lange Ausführungen zur Theodizee.

(Buch 5) Die Zofe von Philippina erzählt die Liebesgeschichte in Sizilien. Als einzige Tochter des Herzogs sollte sie gut vermählt werden. Stattdessen rettet Josephus sie bei einem Ausritt als ihr Pferd durchging. Sie verliebte sich in ihn (ihre Schwiegermutter gleich auch), ihr Umfeld will ihn loswerden. Er wird von einem Äthiopier bewacht, dieser hat einen epileptischen Anfall, Joseph flieht, wird gefasst, des Mordes angeklagt. Beim Prozess erwacht der Äthiopier wieder. Joseph wird freigelassen und flieht heim. Philippina macht sich auf die Suche nach ihm. Die Verliebtheit von Eugenius und Politianus in Anna spitzt sich zu und sie wollen sich um sie duellieren. Josephus merkt es ihnen an und zeigt ihnen Anna und ihre Zwillingsschwester Joanna, um ihnen zu zeigen, dass sie gar nicht wissen, welche sie lieben und wie töricht es ist, sich zu duellieren. Sie schämen sich. Joseph führt aus, dass Duellisten verachtet sind in Solyma und der Überlebende gebrandmarkt wird. Wahre Liebe sei nur diejenige zu Gott, übermäßige Verliebtheit ein Übel. Es folgt ein Universitätsvortrag über die Kontrolle der eigenen Seele. Dann wird gegen Geldgier gepredigt. Die beiden Geheilten überlegen sich als Unwürdige Solyma zu verlassen.

(Buch 6) Glücklicherweise trifft gerade ihr Vater (bzw. Stiefvater) Angelus aus England ein. Zuvor hatte Josephs Lehrer Apollos sich in Italien nach Solyma einschiffen können, sein Schiff wurde aber von Piraten erbeutet. Engländer retten sie und er kam nach England zu Angelus. Es zeigt sich, dass er ein alter Freund Jacobs war. Ihre Heirat mit Anna / Joanna wird vereinbart. Die Mädchen erfahren dies erst im letzten Moment, freuen sich aber trotzdem. Alcimius erleidet strafende Visionen, wird aber durch Gebet gerettet. Josephus fällt in Depressionen, offenbar weil er zu heilig gelebt hatte. Er fühlt sich von Gott verlassen. Mit Gebet übersteht er dies aber und erlebt eine ekstatische Vision Gottes. Jacob wird zum Stadtvorsteher des Jahres gewählt. Ein großes Fest wird veranstaltet mit Umzug und anschließenden Eheschließungen. Das folgende Fest ist aber sehr maßvoll. Der Roman endet mit einen Hochzeitsgedicht, in dem der Bräutigam Gott ist, die Braut die Seele, die immer wieder von ihm abfällt; voll von biblischen Anspielungen (besonders Ps, Cant).

Vgl. auch das ausführliche Inhaltsverzeichnis von Begley vol. 1, p. xvii–xxi und vol. 2, p. v–xi.

### Interpretation

Der Roman à la Barclay wird puritanisch belehrend umfunktioniert. Lange Nebengeschichten unterbrechen die Haupthandlung, deren Fäden sich schließlich treffen. Ebenso lange theologische Exkurse und Gedichte, oft Versifizierungen von Teilen der Bibel, unterbrechen die Handlung. Jerusalem ist nicht einfach christlich geworden, sondern puritanisch, wie schon die Heiraten der beiden englischen Protagonisten mit Jerusalemerinnen am Schluss nahe legen. Es kommen keine

Mönche vor, Liturgie ist minimal präsent, dafür steht das persönliche Gespräch und z. T. die persönliche Erfahrung Gottes im Mittelpunkt. Die einzigen Frauen, die als eigenständige Charaktere auftreten sind die Italienerinnen Philippina und Antonia, die beide ob ihren unkontrollierten Leidenschaften Selbstmord begehen. Im allgemeinen kommen die Italiener (liturgie-fröhnende Papisten) nicht gut weg. Ebenso wenig allerdings die damals sich entwickelnde moderne Wissenschaft. Bildung in Nova Solyma ist noch mehr als im Mittelalter bibelbasiert. In der Dichtung lässt sich hingegen ein christlicher Humanismus sehen.

Umfang: 391 Seiten in 6 Büchern.

**Lektüre:** Buch 6, Cap. 9 (in der engl. Übersetzung), Gedicht über das Jüngste Gericht, p. 369–372 (ungewöhnliches Versmaß<sup>7</sup>).

#### Literatur

- Gott, Samuel. Novæ solymæ libri sex: sive Institutio Christiani. 1. De pueritia. 2. De creatione mundi. 3. De juventute. 4. De peccato. 5. De virili ætate. 6. De redemptione hominis. Londini 1649. <a href="http://mdz-nbn-resolving.de/urn:nbn:de:bvb:12-bsb10857364-5">http://mdz-nbn-resolving.de/urn:nbn:de:bvb:12-bsb10857364-5</a>
- Walther Begley. Nova Solyma, the ideal city, or Jerusalem regained, an anonymous romance written in the time of Charles I., now first drawn from obscurity, and attributed to the illustrious John Milton [sic]. London 1902. [Übersetzung]
   <a href="https://archive.org/details/novasolymaidealc01miltuoft">https://archive.org/details/novasolymaidealc02miltuoft</a>
   https://archive.org/details/novasolymaidealc02miltuoft
- Jones, Stephen K. "The Authorship of Nova Solyma," *The Library, 3rd series,* 1 (1910), 225–238
- Morrish, Jennifer. "Virtue and genre in Samuel Gott's Nova Solyma." *Humanistica Lovaniensia* 52 (2003), p. 237–317. <a href="www.jstor.org/stable/23974210">www.jstor.org/stable/23974210</a>
- Patrick, J. Max. "Nova Solyma: Samuel Gott's Puritan Utopia." *Studies in the Literary Imagination* 10.2 (1977), p. 43–55.

## 11. Johannes Bissel SJ, Argonautica Americana

Johannes Bissel wurde 1601 in Babenhausen (Schwaben) geboren. Mit 20 trat er in den Jesuitenorden ein und verbrachte den Rest seines Lebens als Lehrer und Prediger in Ingolstadt und Dillingen. Unter seinen zahlreichen Werken (Historisches, Elegien, Gedichte, unser Roman) hat bislang nur eine umfangreiche Gedichtsammlung eine moderne Edition erlebt (Lutz 2013).

Seine Argonautica Americana überarbeitet und übersetzt die Naufragio des Pedro Gobeo de Victoria. Dieser beschrieb in acht Büchern seinen Schiffbruch in Amerika, der im Jahre 1594 geschah (moderne Edition des Naufragio erscheint nächstens von Manchón Gómez). Der Inhalt der Bücher (aus dem Inhaltsverzeichnis):

<sup>7</sup> Meist Adoneen  $[-\cup \cup -x]$ , doch mit ungewöhnlichen anderen Zeilen, --x,  $-\cup \cup x$  und sogar  $\cup \cup -x$ . Ist mir sonst nirgendwoher bekannt.

1) Viaje de España a Panamá. 2) Viaje de Panamá a Perú. 3) Sucesos varios y muerte de un compañero. 4) Continuación del viaje y otros sucesos. 5) Algunas cosas notables y dignas de admiración. 6) Vida de Santa Teotisa, monja de Lesbos. 7) De cómo Dios libra a los navegantes de los peligros y continuación del viaje. 8) Fin del viaje e ingreso del autor en la Compañía de Jesús en Perú.

Wenig ist über das Leben des Gobeo bekannt. Backer/Sommervogel behaupten Pedro de Gobeo sei circa 1560 in Sevilla geboren gemäß und mit 16 nach Amerika gefahren. 1597 ist er in Lima in die Gesellschaft Jesu eingetreten. Gemäß dem Buch selber ist er hingegen 1593 mit 13 Jahren von Sevilla als Abenteurer nach Amerika gefahren und "dégoûté de ses voyages" 1597 Jesuit in Lima geworden. Er ist also um 1580 geboren, nicht 1560 wie alle Bibliographien von einander abschreiben. Vor 1610 muss er nach Sevilla zurückgekehrt sein, wo sein Buch in diesem Jahr erschien. Ebendort sei er um 1630 gestorben (*ib.*); gemäß *einer* Quelle, nachdem er aus der Societas Iesu wieder ausgetreten war.

# Hintergrund

Bissel's Roman liegt die (offenbar) wahre Geschichte des Pedro Gobeo zu Grunde. Die Kette der Fassungen ist kompliziert:

Gobeo: Naufragio y peregrinación 1610 [span. Original]
↓
lat. Fassung [verloren]

 $Wunderbarliche\ vnd\ seltzame\ Raieta$  1622 [dt. Übersetzung, stark gekürzt]

Bissel: Argonautica Americana 1647 [5x länger, ohne Kenntnis des Originals]

Bissel will aus Gobeo's Bericht ("commentariolus") der sterilis (pdf p. 29) sei, eine historia machen:

Nec me tamen absterruit hic opacus et implexus in se lucus, quo minus, promoto, quem susceperam labore, perrumperem obstantia, difficultates extricando, discordia conciliando, languidiora festiuitate narrationem erigendo quaque supra fidem apparebant, simillimorum ab aliis gestorum auctoritate firmando, vel causis denique modisque negotiorum et casuum eruendis; Historiae certitudinem omni figmentorum suscipione liberando, quin et locorum urbiumque, siquas (ut saepe) Commentarioli compositor praetermisisset, descriptiones, quoties res posceret, intermiscendo. [unpaginiertes Vorwort]

Er las die dt. Übersetzung, die 1622 aus einer verschollene lat. Übersetzung des span. Originals erstellt wurde. Die dt. Übersetzung ist gegenüber dem span. Original stark gekürzt (112 Seiten gegen 330), sie lässt vieles weg (z.B. den Seesturm auf der Überfahrt nach Amerika; Predigten des Klerikers, insbesondere die ausführliche Vita der Theoktiste; der Weg von der Ausraubung bis zum Kreuz wird in einem Satz komprimiert), andere geändert (der Onkel wird zum Vetter etc.),

<sup>8</sup> Bibliothèque des écrivains de la Compagnie de Jésus, ou, Notices bibliographiques de tous les ouvrages publiés par les membres de la Compagnie de Jésus, depuis la fondation de l'ordre jusqu'à nos jours / par Augustin et Alois de Backer Nouvelle éd. par Carlos Sommervogel. Héverlé-Louvain: Editions de la Bibliothèque 1960. Bd. 3, Sp. 1642.

dafür werden Dinge erfunden (der General auf dem Schiff heißt z.B. Johannes Acunia; Puerto Viejo wird Pontum), es hat auch Fehler (z.B. 'Nueva España' wird 'Spanien', Raiß p. 88), der Text als Ganzes ist viel weniger lebendig. Da die lat. Übersetzung verschollen ist, lässt sich leider nicht sagen, welche dieser Änderungen auf den dt. Übersetzer zurückgehen und welche auf den lateinischen.

#### **Route**

Die Seefahrt führte von Sevilla in die Karibik (Isla Margarita, Cartagena), nach Panamá, dann wieder zur See nach Perú. Dabei muss das überladene Schiff an der Küste notlanden und die Hälfte der Passagiere müssen zu Fuß weiter gehen, angeblich nicht weit bis nach Manta, in Wirklichkeit über 500 km. Viele sterben auf dem wochenlangen Marsch. Die Beschreibung dieses Marsches der Küste entlang ist der Hauptteil der *Naufragio y peregrinación*.



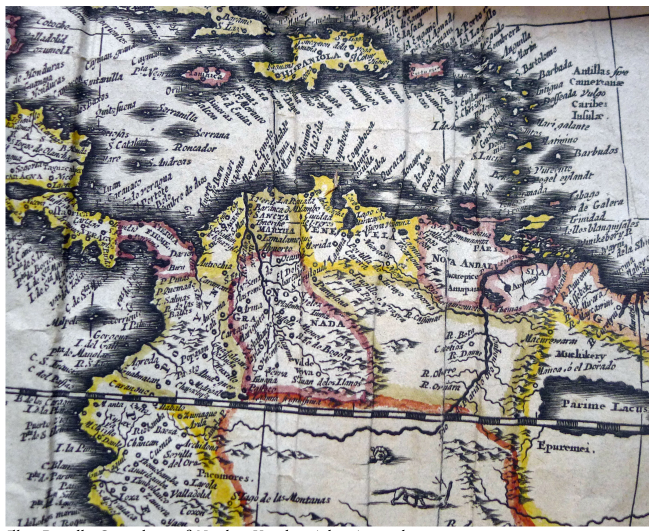
Ill. 4: Im Text genannte Orte.

#### Sprache und Stil

Der Roman ist in einem flüssig lesbaren Latein ohne Dichtung verfasst. Ausführliche poetische und gefühlsgeladene Selbstgespräche kommen aber vor. Bisweilen kommt ungewöhnlicher Wortschatz vor, der oft klassisch nur aus Caesar bekannt ist, verwendet: aquator 'Wasserholer', lignor 'Holz holen gehen' u.ä. Bissel nennt als guter Philologe am Ende seine Quellen, nebst lateinischen auch spanische (aber nicht das Original, das schon damals selten gewesen sein muss). Darunter Petrus Martyr Anglerius, José de Acosta, Theodor de Bry und viele heute gänzlich vergessene Autoren.

#### **Plot**

Der 13-jährige Gobeo, der einzige Sohn seiner Eltern, verlässt seine eben verwitwete Mutter in Sevilla, um nach Amerika zu fahren und die Welt zu sehen. Zunächst Fahrt zu den Kanaren, dann nach Martinique, dann Santa Margarita in der Karibik. Man erfährt viele geographischen Details von einem alten Mitreisenden, auch dass die Ureinwohner der Karibik Kannibalen sind. Columbus kam auf seiner 3. Reise hier vorbei, Exkurs dazu. Wegen Wind können sie nicht in den Hafen einfahren, brieflich bittet sie der Gouverneur einen schottischen Piraten, der in der Gegend wütet, zu fangen. (Buch 2) General Acugna will die Knaben und Frauen an Land bringen lassen. Der Onkel Roas findet aber die Knaben sollen mitkämpfen. Reden der beiden. Beim Kampf sterben viele auf beiden Seiten, der Pirat entkommt aber. Beerdigung der Gefallenen. Exkurs zur Geographie der Region vom Río Grande, Venezuela, bis nach Cuba und Hispaniola. Weiter nach Cartagena. Dort verlässt Petrus das Schiff und die Obhut seines Onkels. Längere Reden der beiden. Petrus betont, er wolle die Welt sehen, v.a. Perú. Zunächst nach Nombrededios und zu Fuß durch den Isthmus nach Panamá. Die Geschichte dessen Entdeckung durch Vasco Núñez de Balboa (1475–1519) wird beschrieben.



Ill. 3: Dieselbe Gegend gemäß Nicolaes Visscher, Atlas, Amsterdam 1677.

(Buch 3) Ungünstiger Wind, kein Schiff fährt nach Perú. Er erkrankt und wird vom Arzt aufgegeben, der ihm eine lange Rede hält, er soll froh sein, dieses Jammertal so schnell verlassen zu können. Längeres Selbstgespräch. Er genest trotzdem und fährt nach einem halben Jahr in einem mit 125 Passagieren überladenen, untauglichen Schiff los. Es folgt eine Irrfahrt, die in der Vorlage fehlt: nach Californien (das als Halbinsel genannt ist), wo es Meerungeheuer hat, dann an Neu Guinea vorbei nach Indien, zurück zu den Philippinen, dann endlich wieder nach Amerika zur Insel Gorgonilla. Man folgt der südamerikanischen Küste südwärts, kommt aber kaum vorwärts. Der Kapitän (nauclerus) entscheidet, einige sollen den kurzen restlichen Weg am Strand zurücklegen, damit es schneller gehe. Der Erzähler, ein Verwandter Iohannes Pediosa, ein Priester und andere lassen sich überreden und werden abgesetzt.

(Buch 4) Der Autor entschuldigt sich, dass er im Folgenden kaum Namen von Ortschaften nennen kann. Er findet beim Wassersuchen eine verlassen Hütte mit totem Krokodil. Man geht mit Mühe am Strand entlang (es hat immer wieder Klippen). Einige erkranken nach dem Konsum unbekannter Früchte. Sie werden ins Schiff zurückgeholt. Dieses gerät dann außer Sicht. Nächtliche Selbstgespräche im Wald. Schwere Entscheidung, ob man auf Erschöpfte warten soll. Ein Balboa ertrinkt bei einer Flussquerung. (Buch 5) Sie finden wohlschmeckende, schwarze Früchte, die jedoch zu Erbrechen führen. Probleme mit Ameisen auf einer Flussinsel, weitere Todesfälle. Das Schiff kommt wieder in Sicht, doch es wird von einem engl. Piraten verfolgt. Exkurs über Francis Drake. Verzweiflung macht sich breit. (Buch 6) Petrus fällt an einem Abhang ins Meer, kann sich retten, friert. Selbstgespräch. In der Nacht Aufstieg auf den zu umgehenden Felsvorsprung auf der Suche nach den Anderen, die er am nächsten Tag findet. Sie finden Eier. Der Jüngling Companerosa ist schwach, weckt Petrus, lange Gespräche, jener stirbt. Petrus beerdigt ihn. (Buch 7) Beim Abstieg von einem Felsen stößt sich Petrus 3 Stacheln in den Fuß, den größten kann er nicht entfernen. Pedrosa entfernt ihn, der Fuß wird im Meerwasser gewaschen. Sie finden Krebse und kommen zu einem breiten Fluß, den sie per Floß überqueren wollen. Von ca. 50 Männern sind nur noch 24 am Leben. Petrus isst zu lange von den süßen Früchten, die es dort gibt und verpasst die Abfahrt. Obwohl er nicht schwimmen kann, muss er über den Fluss schwimmen (das Floß ging bei der Überfahrt verloren). Dies gelingt mit Mariae Hilfe.

(Buch 8) Ein noch schlimmerer Fluss muss gequert werden (Río Esmeraldas?), halb überquert auf einer Gezeiteninsel kommt die Flut. Es wird kalt, der Priester rät die nassen Kleider an Bäumen aufzuhängen und durch Sport warm zu bleiben während sie trocknen. Ameiseninvasion. Kein Weiterkommen, man kehrt zum letzten Lager zurück, wo es Nahrung gab und treffen vier Indianer (americani), sie verstehen die "Sprache Perús", und geben sich als Christen zu erkennen. (Buch 9) Schandtaten der Engländer werden erwähnt, die sich in der neuen Welt nur bereichern wollen und sich nicht um das Seelenheil der Einheimischen kümmern. So haben sie die Kirche in Nombrededios abgebrannt. Die Indianer erzählen ihre Geschichte. Sie wurden als Fischer bei Arikcha von englischen Korsaren erbeutet und sollten nach England gebracht werden. Beim Wasser und Holzholen in der Nähe (auf Rat eines gefangenen spanischen Kapitäns, der den sermo americanus beherrscht) entflohen sie, sie wollten auch nach Manta. Der Korsar wollte auch das Schiff, auf dem Petrus und die seinen gekommen waren, kapern, es entkam aber. Gemeinsam bauen sie ein Floß und überwinden den Fluss. Weiter geht es dem Strand entlang. Wasser und Nahrung fehlt. Es gelingt einen Brunnen zu graben und zu Trinkwasser zu kommen. Später gehen

drei mit Schläuchen Wasser suchen, Petrus kehrt um, weil er die Schuhe im Lager laß. Die drei werden offenbar Opfer der einheimischen anthropophagi. Bei ihnen war auch das Feuerzeug. (Buch 10) Nach vier Tagen Marsch ohne Verpflegung beim Versuch der Überquerung eines weiteren Flussdeltas (Cojimies gemäß Gobeo) entscheidet der Erzähler wenn schon anständig zu sterben, gräbt sich mit einer Muschel ein Grab, legt sich rein und betet die ganze Nacht. Der Priester kommt ihn suchen und überzeugt ihn, dass Gott wünsche, dass man solange ums Überleben kämpft, wie man kann. Die anderen haben unterdessen ein Feuer zustande gebracht und eine große Menge Krebse wird gefunden und verspiesen. (Buch 11) Zunächst freundliche Indianer, von einem Mulatten angeführt, kommen in drei Kanus an und möchten Eisenwerkzeuge. Sie haben keine gemeinsame Sprache. Sie werden beschrieben, tragen goldenen Schmuck. Sie retten vier auf einer Gezeiteninsel verbliebene. Sie bringen alle jenseits des Deltas, doch dort rauben sie ihnen alle Wertsachen, v.a. Metall aber auch Kleider, und gehen. Nach einer Aufmunterungspredigt des Priesters gehen sie weiter der Küste entlang.

(Buch 12) Nach weiteren neun Tagen finden sie einen Weg, der zum christlichen Indianerdorf Charapote führt, wo sie vom Priester einige Tage freundlich aufgenommen werden. Nach 40 Tagen und 400 Meilen, die erste menschliche Siedlung. Bald nach Portus Vetus (Puerto Viejo), wo Petrus fünf Monate krank liegt und gepflegt wird. Sie erfahren, dass ihr Schiff nach Panamá zurückkehrte. Petrus kehrt auch dorthin zurück, überbringt die letzten Worte von Companerosa, kehrt nach Perú zurück und geht nach Lima. Lima wird beschrieben (dies und das Folgende nur in wenigen Worten im Original). Es ist die Hauptstadt der Region, hat viele Kirchen und ein collegium der Jesuiten. Petrus geht nach einem halben Jahr nach Potosí um Gold und Silber zu suchen. Der Titicaca-See ("Tiquacaca") wird beschrieben, ebenso der Salzsee Auloga (Poopó?). Petrus bleibt drei Jahre in Potosí, wo es kalt und gebirgig ist. Die verschiedenen dort reichlich vorkommenden Edelmetalle werden beschrieben.

Amerika wird nun beschrieben: Entdeckung (Columbus und Vespucci, der Namensgeber), Land, Nahrungsmittel, Tiere (das "indische Schaf", vulgò Lama), Bodenschätze. (Buch 13) Es folgt eine ausführlichere Beschreibung des neuen Kontinentes: Nordamerika (noch wenig bekannt), Mittelamerika, insbesondere California, Mexiko, Fondura (= Honduras), Nicaragua, Iamaica, Cuba. Windhosen namens Turacanes. (Buch 14) Südamerika: Amazonas-Region, Chile, Perú, das Inkareich und seine Geschichte, der letzte Inka wird Christ.

(Buch 15) Petrus hat genug von der Welt: bedenkt die vielen durch Gewalt gestorbenen Conquistadoren und die *voluptas corporum* (bildlich als Mars und Venus bezeichnet). Er kehrt nach Lima zurück und nach einigen Tagen Meditation entscheidet er den Jesuiten beizutreten.

### Interpretation

Bissel folgt Gobeo im Plot Gobeos weitgehend (Machón 2004: ca. p. 240), aber er fügt vieles hinzu und gestaltet den Inhalt historischer. Jantz meint:

Actually it is a novel of high literary accomplishment that uses Gobeo's simple, unstructured account merely as raw material.<sup>10</sup>

<sup>10</sup> Jantz wird nur die dt. Kurzfassung von Gobeo gekannt haben (wie auch Bissel). Gegenüber dem span. Original wäre diese Aussage zu revidieren. Diese ist gut geschreiben und lesenswert.

Insbesondere in Büchern 3, 12–15 fügt Bissel vieles hinzu, v.a. geographische und historische Information zu Amerika, sowie (Buch 3) eine Irrfahrt, die das Werk mit den Argonauten in Beziehung setzen soll. Beispiele für kleinere Hinzufügungen in Buch 1: die kanarischen Inseln werden beschrieben, bei Erreichen Amerikas folgt eine *laus magnetae* (Kompass), Exkurs zu Columbus, zu den karibischen Perlen. Odysseus, Iason und die Argonauten sind des jungen Petrus Vorbilder. Noch häufiger sind Ausschmückungen, z.B. erfährt man, dass der Fluss bei Sevilla Baetis (so schon der röm. Name) auf Arabisch Guadalquivir heißt, was *fluvium magnum* bedeutet. Solche geographische Information ist sehr häufig. Wir erfahren z.B. dass die "unsrigen" die Kanaren 1405 entdeckten [in Wirklichkeit wohl schon 1402].

Umfang: 471 Seiten

**Lektüre:** Buch 9, Anfang, p. 298–299 (bis *ab alto decurrit*). Über englische Freibeuter, insbesondere Drake. Vgl. Gobeo IV, Ende, 82v–84r und Raiß, cap. 6, p. 86–88.

#### Literatur

- Bisselius, Johannes. Argonauticon Americanorum sive Historiae periculorum Petri de Victoria ac sociorum eius libri XV. Monachii 1647.
   <a href="http://mdz-nbn-resolving.de/urn:nbn:de:bvb:12-bsb10921131-2">http://mdz-nbn-resolving.de/urn:nbn:de:bvb:12-bsb10921131-2</a> [Original)
- Gobeo de Victoria, Pedro. Naufragio y peregrinación de Pedro Gobeo de Vitoria, natural de Sevilla, escrito por él mismo. Sevilla, Clemente Hidalgo, 1610. [einzig bekanntes Exemplar in Mannheim, online: <a href="https://digi.bib.uni-mannheim.de/suchergebnis/seitenansicht/?">https://digi.bib.uni-mannheim.de/suchergebnis/seitenansicht/?</a> tx dlf[id]=1273]
- Gobeo de Victoria, Pedro. Wunderbarliche vnd seltzame Raiß Deß Jungen vnd Edlen Herrn Petri de Victoria Auß Hispanien in das Königreich Peru. Von jhme selbst beschriben, vnnd von den Patribus der Societet Iesu deren Orthen in Euripam geschickt. An jetzo auß dem Lateinischen Exemplar in die Teutsche Sprach versetzt. Ingolstatt: Hänlin 1622. <a href="http://mdz-nbn-resolving.de/urn:nbn:de:bvb:12-bsb11095824-5">http://mdz-nbn-resolving.de/urn:nbn:de:bvb:12-bsb11095824-5</a> [dt. Üb. einer verlorenen lat. Fassung von Gobeo<sup>11</sup>]
- Manchón Gómez, Raúl. Los Argonautas de América en una novela latina del siglo XVII.
   Online: <a href="http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci">http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci</a> arttext&pid=S0185-30582014000100199
- Manchón Gómez, Raúl. "Noticia del libro rarísimo Naufragio y Peregrinación de Pedro Gobeo de Vitoria (1610) y de su versión neolatina Argonautica Americanorum (1647)." Silva (Estudios de Humanismo y Tradición Clásica) 3 (2004), p. 223–242.
- Manchón Gómez, Raúl. "Literatura neolatina sobre América: los Argonautica Americanorum (1647) de Johann Bissel", in J. Nieto Ibáñez-R. Manchón Gómez (eds.), El Humanismo español entre el Viejo mundo y el Nuevo. León-Jaén 2008, p. 375–384.
- Jantz, Harold. German Baroque literature: a descriptive catalogue of the collection of Harold Jantz. New Haven 1974. Vol. I., no 513.
- Bisselius, Johannes. Deliciae Veris Frühlingsfreuden. Lateinischer Text, Übersetzung, Einführungen und Kommentar von Lutz Claren. Berlin 2013.
- https://www.deutsche-biographie.de/pnd117751359.html

### 12. Ludvig Holberg, Iter Subterraneum

Vielleicht der letzte bedeutende lateinische Roman. Ludvig Holberg wurde 1684 in Bergen geboren. Er studierte Theologie, begann aber dann Komödien zu schreiben und er leitete ein Theater in Kopenhagen. Er schrieb Theaterstücke und Satiren in dieser Zeit. Nach dem großen Feuer in Kopenhagen 1728 erstarkte der lutheranische Pietismus, der schließlich unernste Tätigkeiten verbot. Ab 1731, in Zeiten strenger Zensur, beschäftige sich Holberg mit gelehrten Arbeiten und schrieb nebenbei diesen satirischen Roman. Dieser wurde 1741 im Ausland gedruckt und bald in viele Sprachen, auch dänisch, übersetzt. Der Autor starb 1754 in Kopenhagen.

# Sprache und Stil

Dichtung ist selten im Werk: z.B. einige Hexameter in der *Praefatio* und das ebenfalls hexemetrische Liebesgedicht der Sau in Cap. 11. Das Latein ist flüssig lesbar. Gelegentlich verwendet der Autor volkssprachliche Verdeutlichungen: *panis* (*Bergenses vocant* Bolken ...), *novator* (Proiect-Macher), *formosus* (Wohlgebohren), Musikinstrumente (*quae nos vocamus* Stokviolen), *tyronum militiae nauticae* (See-Cadetten). Dies haben wir bislang nie angetroffen, vielleicht ein Anzeichen dafür, dass Latein nun nicht mehr so allgegenwärtig in der Gesellschaft ist. Die Sprache der Bäume wird einmal original zitiert: "Spik. antri. Flak. Skak. mak. Tabu Mihalatti Silac". Auch Namen verschiedener Ämter werden in ihrer Sprache genannt.

### **Plot**

In einer *praefatio apologetica* schreibt der Autor, die Wahrheit der folgenden Geschichte sei angezweifelt worden und ruft deshalb verschiedene Leute, die Nicolaus Klim kannten, zu Zeugen auf, um für die Wahrheit zu bürgen. Um keine Zweifel zu hinterlassen, bat der Autor einen finnischen Schamanen ("*nomophylax*") namens Peyvis in der Hohlwelt nachforschen zu gehen. Er tut dies indem er sich in einen Adler verwandelt und erst nach einem Monat erschöpft zurückkehrt. Mit Branntwein gestärkt, berichtet er, der Sohn von Klim sei nun Alleinherrscher in der Hohlwelt als Nicolaus II.

(Cap. 1) Nachdem Nicolaus (dänisch: Nils) Klim seine Studien in Kopenhagen erfolgreich abgeschlossen hatte, kehrte er in seine Heimat Bergen zurück. Dort untersucht er seine Heimat als Naturforscher (physicus), darunter eine Höhle auf dem Fløyen bei Bergen, die den Einheimischen dadurch auffiel, dass sie manchmal Luft (aura) herausströme. Von vier Tagelöhnern lässt er sich in sie abseilen, das Seil reist und er fällt er in einen Schacht. Es beginnt im Jahre 1665 seine Reise im Inneren der Erde. Nach langem Flug bemerkt er, dass die Erde hohl ist und in ihrem Innern der Planet Nazar, sein Mond und seine Sonne sich befinden. Drei Tage fällt er. Die Bewohner sehen ihn mit seinem Seil an ihrem Himmel und debattieren, was er für ein Omen sein könnte. Klim fällt weich auf den Planeten. (Cap. 2) Es ist Nacht, seine vorher ausgebliebenen körperlichen Bedürfnisse sind wieder da, nach kurzem Schlaf, weckt ihn ein Geräusch, ein Ochse geht auf ihn los. Er klettert auf einen Baum und wundert sich noch, dass diese sich scheinbar bewegen können. Es zeigt sich, dass die Bäume intelligent sind. Der Baum wirft ihn ab, die immer zahlreicher werdenden Bäume heben ihn hoch und nehmen ihn mit. Der Baum, den Klim besteigen wollte, war die Frau des Richters (eine angesehene Eiche), die sich unanständig angegangen fühlte. Die Bäume leben in einer gutgebauten Stadt, bei ihnen sind die beiden Geschlechter gleichberechtigt (der Gerichtsvorsteher ist eine Palmen-Jungfrau namens Palmka) und sie pflegen eine aufgeklärte monotheistische Religion. Sie haben einen Kopf und zwei Füße, sonst aber Äste und Stämme wie

Bäume. Er kommt vor eine Gerichtsversammlung, die ihm lächerlich schien, und wurde offenbar verurteilt. Später erkennt er zu seiner Verwunderung, dass die Rechtsanwälte in diesem Land rechtschaffene Leute sind. Bäume, die Sachverhalte nicht gleich verstehen, werden für besonders verständig gehalten. Eine übliche Strafe ist der Aderlass, da das Verbrechen durch unreines Blut geschehen sein könnte. Wiederholungstäter werden ins Firmament verbannt. Der Fürst des Landes möchte des ungewöhnliche, vernunftbegabte Tier kennen lernen und ordnet an, ihm sprechen beizubringen. (Cap. 3) In einem halben Jahr lernt er die Sprache und Gepflogenheiten, er erzählt den Bäumen auch von unserer Welt. Die Stadt, in die er geraten war, heißt Keba und ist die zweit vornehmste nach der Hauptstadt Potu. Man erfreut sich an Disputationszweikämpfen und Komödien, reiche Bäume halten sich Disputanten, die in den Wettbewerben für sie streiten. Er wohnt dann einer Doktorverleihung bei, bei der der Disputant gelehrt referiert, aber keine Disputation gehalten wird. Klims Gastgeber will wissen, wie das auf der Erde ablaufe. Klim erklärt, dass man viel über die Sitten der beiden alten Völker disputiere, so habe er dies dreimal zum Thema Halbschuhe bei den beiden Völkern getan. Er wird dafür von der ganzen Stadt ausgelacht. Eine Beerdigung wird geschildert, sie geschieht ohne Pomp auch bei den Vornehmsten. Die Grabreden werden von Beamten überprüft, ob sie wahrheitsgemäß sind. Über die Eigenschaften Gottes zu reden, ist verboten. Das Kollegium der Karatti befindet, dass Klim dank seines schnellen Ganges und seinen voreiligen Schlüssen nur zum Nachrichtenüberbringer des Königs tauge. Er reist langsam in Begleitung in die Hauptstadt.

(cap. 4) In der Hauptstadt sehen sie einen Baum mit Strick um den Hals vor einer Menge. Klim wundert sich, da es doch keine Todesstrafe gebe. Ihm wird erklärt, es handle sich um einen "novator (Proiect-Macher)", jemand der eine Gesetzesänderung beantragt. Wird sie angenommen, wird er belohnt, sonst gehenkt. Junge Bäume verkaufen Kupferstiche von dem Omen letzten Jahres, Klim erkennt sich selbst darauf. Bei der Audienz mit dem Prinzen, wirft sich Klim zu Boden, wird dafür aber getadelt, dies solle man nur vor Gott. Klim muss ihm unsere Welt beschreiben: er ist nicht einverstanden mit unserem Gerichtswesen, aber dafür mit unserer Religion, außer darin, dass sich die Konfessionen gegenseitig bekriegen. Er bittet den Fürsten, eine bessere Verwendung als nur Läufer zu bekommen. Darauf lässt dieser ihn wieder prüfen, doch es bleibt dabei. Er kommt zu seinem neuen Chef, dem 11-zweigigen Sekretär, der Briefe verfasst, die Klim vertragen soll. Klims Kleider kommen ins Raritätenkabinett. Vier Jahre arbeitete er in seinem neuen Beruf. (Cap. 5) Das Land wird nun beschrieben. Das Königreich hat einen Umfang von etwa 200 deutschen Meilen (ca. 1500 km). So wie die Europäer alle andere Völker an Verstand und Tugend übertreffen, so auch die Potuaner auf ihrem Planeten. Alle Bäume auf dem ganzen Planeten sprechen aber dieselbe Sprache. Sie haben selbstfahrende Schiffe. Der Planet hat einen Mond und Gezeiten. Es gibt keinen Geburtsadel (Ausnahme: Anzahl Zweige, wie mehr desto besser), alle werden nach ihren Fähigkeiten beurteilt, ein jeder übt nur ein Amt aus. (Cap. 6) Ihrer Religion liegt ein kurzes Credo zugrunde, dieses auszulegen ist bei schwerer Strafe untersagt. Sie beten selten, geraten dann aber in Ekstase, unser häufiges Beten auch während wir andere Dinge tun, scheint ihnen verfehlt. Sie glauben an einen Schöpfergott, der die Demut im Geschöpf schätzt. Sie feiern fünf religiöse Feste im Jahr. Vor einigen Jahrhunderten sei ihnen diese Religion in einem Buch geoffenbart worden. (Cap. 7) Ihre Regierungsform: die Monarchie ist erblich, die Dynastie über 1000 Jahre alt. Die Bäume kamen zu der Überzeugung, dass die Philosophen-Herrschaft nicht funktioniere, da die Edleren deren Befehle nicht akzeptieren wollten. Obwohl relative Gleichheit unter den Bäumen gilt, gibt es doch eine Rangordnung, in ihr sind Hofleute, die

Gehalt beziehen, zuunterst. Je reicher jemand ist, desto demütiger verhält er sich gegenüber allen anderen. Solche mit viel Nachwuchs, die ihn auch gut erziehen, werden besonders geehrt. Der weiseste Baum des Königreichs unterrichtet den Thronfolger. Er schrieb ihm einen kurzen Fürstenspiegel, dessen Verhaltensregeln berichtet werden. (Cap. 8) Sie haben in drei Städten eine Akademie, auf der *Historia, Oeconomia, Mathesis et Iurisprudentia* gelehrt wird (Theologie und Metaphysik sind untersagt, Medizin ist kaum nötig, da sie so gesund leben). Wenn der Fürst stirbt, wird er "angeklagt" und erhält eine Note, die auf sein Grab kommt. Sehr selten gibt es ein *modice*, zuletzt bei Mikleta, der erfolgreiche Angriffskriege führte. Man gab ihm die schlechte Note, um die Nachbarn zu beschwichtigen und das Ansehen der Potuaner als besonders gerecht und weise wiederherzustellen.

Klim war sehr gekränkt, dass man ihm den Spitznamen Scabba = praecox oder praematurus gab. (Cap. 9). Klim möchte gesellschaftlich aufsteigen und verfasst eine Landeskunde, die er dem Fürsten schenkt. Dieser zieht daraus den Schluss, dass Klim den ganzen Planeten erforschen gehen soll. Er umrundet diesen zu Fuß und gelangt so zu vielen untereinander sehr unterschiedlichen Völkern, die aber meist dieselbe Sprache sprachen, und die oft durch Meere voneinander getrennt sind: in Quamso sind alle kerngesund und kennen deshalb auch kein Glück und können das Leben nicht schätzen, sie sind unfromm. In Lalac fließt Milch und Honig und die Bewohner sind faul und krank. In Mardak leben Zypressen, deren Religion darin besteht, zu glauben, dass das Bild der Sonne in ihrem Tempel ablang sei, sie verfolgen Ketzer, die sagen, es sei quadratisch, energisch, Klim sieht, dass das Bild quadratisch ist und flieht schnell. Kimal ist sehr reich an Gold und Silber, doch voll von Dieben. In Quamboia werden die Bewohner im Alter kindisch und lüstern, nach 40 wird man entmündigt. In Cocklecu leben Juniperusse vom europäischen Standpunkt aus besonders schändlich, obwohl die Männer stärker sind, verrichten sie verächtliche Hausarbeiten und werden von den herrschenden Frauen unterjocht. Schamlos stellen diese Jünglingen auf der Straße nach und versuchen sie zu verführen und entehren und prahlen dann unter einander mit ihrem Erfolg. Die Königin hält sich einen Harem (gynaeceum) mit 300 Jünglingen. Als Klim erfährt, er sehe gut aus, macht er sich schnell davon. In der regio philosophica (Mascattia) ist alles verlottert. Ein Astronom pinkelt Klim auf dem Marktplatz an, weil er ihn für eine Statue hält. Dieser zieht in der folgenden Schlägerei den Kürzeren, wird schließlich von einigen physici gerettet. Bald zeigt sich, dass sie ihn wegen seiner speziellen Gestalt sezieren wollen. Die Frau des Anatomen rettet ihn und erwartet dafür Liebesdienste (die die Philosophen völlig vernachlässigten). Klim entläuft. In Nakir versichern ihm alle, die er trifft, wie rechtschaffene Leute sie sind. Aus Furcht vor den Anatomen eilt er aber weiter und trifft einen Händler auf der Landstraße, der ihn beglückwünschten den Dieben von Nakir entkommen zu sein. Er kommt ins Land der Logiker, die alle sehr scharf denken können. Ihr Gemeinwesen funktioniert aber kaum, da niemand schlechte Arbeiten oder Kriegsdienst um schlechten Lohnes (wie Ehrenbezeigungen) leisten will. Einer erklärt ihm, dass ein Gemeinwesen nur soviel Weise wie öffentliche Ämter haben sollte. Wie ein Bauch Ferment bedarf, um zu verdauen, so brauche es Toren. Er versucht Klim zu überzeugen zu bleiben, dieser argwöhnt aber, dass sie ihn als Ferment möchten. In Cabac leben viele Kopflose, die aber trotz mangelnden Verstandes viele Berufe genügend ausüben können, einige sogar in der Regierung. In Cambara und Spelek leben Linden, die einen nur um die 4, die anderen um die 400 Jahre. Erstere sind gottesfürchtiger und tugendhafter. Im Land Spalank leben unschuldige Eichen, die keine Gesetze und Verbrechen kennen. Sie betreiben aber auch keine Kunst und Wissenschaft. In Kiliac wird man mit Zeichen

auf der Stirn geboren, die den Todestag enthalten. Diese Bäume leben sehr lasterhaft bis kurz vor dem Tod. In Askarac werden einige mit sieben Köpfen geboren, sie sind sehr gut in den Wissenschaften, aber praktisch nicht zu gebrauchen. Die Bewohner von Bostanki sind Feiglinge, die dafür bei ihren Frauen Tyrannen sind. In Mikolac wird Klim bei der Überfahrt der Mantel gestohlen, er zieht vor Gericht gegen den Schiffer. Da es keine Zeugen gibt, soll dieser seine Unschuld bei Gott beschwören. Klim wird mitgeteilt, die Bewohner seien Atheisten. Dies führt zu Lasterhaftigkeit und Verbrechen, da sie sich nicht vor Gott fürchten. In Bracmat leben gelehrte Juniperusse, die nur gut in die Ferne sehen, aber in alles hinein laufen. In Mütak werden Sünden und Verbrechen mir Heilmitteln behandelt, andererseits haben sie gelehrte Bücher, die bei Schlaflosigkeit oder Verstopfung helfen. Der Erzähler findet, dass es auch in Europa Kotz- und Schlafbücher gäbe. In Mikrok wacht man nur 4 Stunden im Tag, in Makrok hingegen schläft man nie. Die Bewohner des ersten Ortes bringen aber viel mehr zustande. In Siklok gibt es zwei Zünfte (foederatae societates), die einen sind sehr sparsam aber auch faul, die anderen verschwenderisch, letztere sind es, die dem Gemeinwesen "Blut" und Kraft geben. In Lama, dem Land der Ärzte, sind alle krank und es sterben viele. Iochtana ist das Land der Freien, inkl. völliger Religionsfreiheit, keiner ist sich seiner Haut sicher. Schließlich gelangt Klim nach Tumbac, das Land der sittenstrengen wilden Olivenbäume ("Catones"). Nach zwei Monaten hat Klim die Umrundung des Planeten abgeschlossen und kehrt nach Potu zurück. Sein Bericht wird gedruckt und stößt auf reges Interesse, doch nur sein Sold wird erhöht, er erhält kein besseres Amt. Um sozial aufzusteigen (und wie der Erzähler gesteht auch weil Frauen ihn schlecht behandelt hatten), schlägt er vor, dass die männlichen Bäume ihre Frauen entrechten sollen (man sah ja was in Cocklecu läuft!), dies wird erwogen und abgelehnt. Die eigentlich fällige Todesstrafe wird in Verbannung ins Firmament gemildert. Der Fürst hätte ihn auch ganz begnadigt, aber die Schatzmeisterin ist dagegen. Klim ist froh, von diesen Bäumen weg zu kommen.

(Cap. 10) Verbrecher werden in Käfigen an große Zugvögel, die zu gewissen Zeiten vom Firmament nach Potu kamen, um Insekten zu jagen, gebunden. Die Vögel scheinen zu wissen, was von ihnen erwartet wird. Sie landen sanft am Firmament im Land Martinia, wo intelligente Affen leben. Innerhalb von 3 Monaten lernt Klim ihre Sprache. Sie sind das pure Gegenteil der weisen Bäume: voreilig und eitel (besonders gern schmücken sie sich den Schwanz). Die leben aristokratisch und Klim wird wegen seiner Kraft (und langsamem Intellekt) Sänftenträger des Bürgermeisters und seiner Frau. Das öffentliche Leben ähnelt einer dauernden Komödie, die Gesetze werden dauern nach Lust des Rates geändert. Klim schlägt Verbesserungen des Handwerkes vor und wird ausgelacht, da überlegt er sich, was es besonders Äffisches bei uns gäbe und erfindet die Perücke. Dies findet großen Beifall, er wird geadelt und zu einem Edelmann. Die Frau des Bürgermeister verliebt sich in ihn, er weist die Sodomie höflich zurück, worauf sie ihn bei ihrem Mann der versuchten Vergewaltigung anklagt. Er kommt ins Gefängnis, schließlich wird er Ruderknecht auf einem Handelsschiff. Er ist froh nach zwei Jahren von den Affen weg zu kommen.

(Cap. 11) Bald freundet Klim sich mit dem Kapitän an, dessen Perücken er flickt. Auf hoher See kommen Sirenen betteln, Klim gibt einer den Fleischtopf, den sie möchte, sie schaut ihn an und prophezeit, er werde zum Herrscher der Erde. Klim lacht sie aus, doch die Mannschaft meint, Sirenen prophezeiten immer die Wahrheit. Sie kommen ins Land der Elstern (Picardaniam). Die Zollbehörden kommen angeflogen, um sicherzustellen, dass das verbotene Kraut Slac nicht an

Bord sei (für das die Elstern Unsummen verschwenden). Sie wollen das Schiff nicht landen lassen, werden aber vom Kapitän mit ein paar Pfund Slac bestochen. Weiter geht es ins Land der Musik, die Bewohner sind Bassgeigen. Der Dolmetscher spielt auf einem (unbelebten) Bass. Haupthandelsgut ist Colophonium. Kinder betteln danach. Die schlimmste Strafe für Verbrecher ist, ihnen den Bogen auf immer wegzunehmen. Im Land Pyglossia leben menschenähnliche Wesen, die aber durch den Hintern reden. Es stinkt im ganzen Lande. In der terra glacialis hat es Lebewesen aus Eis. Verbrecher werden an der Sonne festgebunden, damit sie schmelzen. Alle diese Insel gehören zu Mezendore. In der Hauptstadt leben alle möglichen Kreaturen friedlich beisammen, weil die Gesetze jedes dort einsetzen, wo es gut geeignet ist. Einzig menschliche Hände und Füße unterschieden die Tiere physisch von unseren. Eine Sau stellt Klim nach und schreibt ihm Liebesgedichte in Hexametern (5 werden zitiert). Auf der Heimfahrt gelangen sie in einen Sturm, der drei Tage dauerte. An einer Felsenklippe zerschellt das Schiff, einzig Klim wird von Menschen, die primitiv leben und Quamiten heißen, in einem Boot gerettet.

(Cap. 12). Sie verstehen keine seiner Sprachen, er muss also ihre lernen. Klim beginnt sie zu belehren, wie man zivilisierter leben kann. Sie sind sehr beeindruckt und nennen ihn Pikilsu, den Gesandten der Sonne. Klim lehre sie Steinhäuser bauen, Pferde zähmen etc. Der Kaiser Casbam ruft ihn zu sich. Klim sagt ihm, die Sonne habe ihn gesandt, den Quamiten neue Dinge beizubringen, damit sie besser leben und sich besser gegen ihre Feinde wehren könnten. Der Kaiser ist hocherfreut. (Cap. 13) Klim bildet die Quamiten in der Kriegskunst zu Pferd und mit Schusswaffen aus, denn oft werden sie von ihren Nachbarn den Tigern, den Tanachiten, angegriffen. Als dies wieder geschieht, siegen die Quamiten, sie nehmen den General Tomopolokus gefangen, mit dem sich Klim anfreundet. Schließlich gelingt es den Quamiten das ganze Nachbarreich einzunehmen. Die Bibliothek wird gebracht. Darin findet sich ein Buch eines Reisenden, der in der oberen Welt war und Europa beschreibt (leider ist aber der Reiseweg verloren). Tomopolokus übersetzt es vor, es heißt *Itinerarium Taniani*:

Die Europäer halten sich für die verständigsten aller Leute und verachte die anderen, dabei tun sie viele lächerliche Dinge. Die Deutschen reden unverständlich, indem sie das Verb ans Ende des Satzes setzen, sie glauben einen Kaiser und ein unbesiegbares heiliges römisches Reich zu besitzen, doch kämpfen sie dauernd gegen einander. Die Pariser bestimmen, was man tragen soll und sind dabei ähnlich schlimm wie die Affen aus Martinia. Sie pudern sich die Perücke jeden morgen. Immer wieder werden Leute wegen ihren Ansichten verbrannt, am meisten geehrt werden faule Kerle, sie nennen Krüppel "Wohlgeboren" und trinken am Mittag einen schwarzen Saft aus verbrannten Bohnen. Im Süden betet man viele Götter an und hat einen Priester, der den Schlüssel zum Himmel inne haben soll. Kräftige Leute werden in sog. Klöster gesperrt, wo sie nichts tun außer fressen und saufen. Einmal im Jahre bestreuen sie sich aus religiösen Gründen mit Asche, was diejenigen im Norden nicht tun. Die Engländer ändern ihre religiösen Ansichten dauernd und sind niemandem außer ihren Frauen Untertan. Jedes Kaff hat einen Henker (carnifex), außer in England, wo sich die Leute freiwillig selbst aufhängen. Die Schweizer verkaufen sich selber (als Söldner), die Spanier sind faul. Die im Süden (die Katholiken) dürfen nur in einer ihnen unverständlichen Sprache beten und ihr heiliges Buch nicht lesen. Allgemein schätzt man die Lügen der Poeten, niemand hat es bisher geschafft, so viel zu lügen wie Homer. Dichter beten viele antike Götter an. Philosophen predigen Armut, bis sie stinkreich sind. Ihr Ahnherr ist Seneca.

Klim wird wütend, ob der ganzen Verleumdungen, doch nachdem sich seine Wut gelegt hat, muss er anerkennen, dass nicht alles in dem Buch unwahr ist. Nach einer Weile verbünden sich drei Nachbarvölker gegen die Quamianer: Arctonier (Bären), Kispucianer (Katzen) und Alectorianer (bogenschießende Hähne). Die Tanachiten laufen über. Klim stellt 40'000 Mann auf. Schrot hilft gegen die fliegenden Kampfhähne und schließlich sind die Tiere besiegt. Doch der Kaiser stirbt an einem vergifteten Pfeil. Klim hält eine Rede und will seinen ältesten Sohn zum Kaiser ernannt haben. (Cap. 14) Die Quamier küren hingegen Klim zum Kaiser, der die eben mannbar gewordene Tochter des Kaisers ehelicht. Er wird von Eroberungswut erfasst. Eine Kriegsflotte und schwere Geschütze werden gebaut. Admiral wird der Kispucier Monsonium. Während der Überfahrt nach Mezendore nehmen sie kampflos die Insel Canalisca, deren Bewohner sich durch beschimpfen bekriegen und bei denen die Frauen Bärte haben. Der Kaiser Miklopulato von Mezendore kapituliert erst nachdem er die Macht der modernen Kriegsgeräte erfahren hat. Er und andere Adlige werden als Geiseln mitgenommen. Es geht gleich weiter nach Martinia (an dem sich Klim besonders rächen wollte). Mit Mühe bezwangen sie ihre überlegene Flotte, an Land hatten die Martinier aber wenig entgegen zu setzen. Auch hier werden Geiseln genommen (darunter der Bürgermeister mit seine Frau), das Schatzhaus geplündert. (Cap. 15) Nach der Rückkehr wird ihm der Titel Nicolaus Magnus verleiht, was ihm zu Kopf steigt. Seinen inzwischen geborenen Sohn lässt er sogleich zum Mitkaiser krönen. Er wird zum Despoten, lässt durch Intrigen den eig. Thronfolger Temuso sicherheitshalber hinrichten, und besudelt sich immer mehr mit Blut. Insbesondere den schlauen Kipucianern werden die Defekte des "Sonnengesandten" immer klarer. Die Martianer versichern, dass die Sonne ein von Gott eingesetzter feuriger Körper sei, von dem keine Menschen stammen können. Die Canalisker machen heimlich ein Buch Felix naufragium, um ihn zu verspotten. Trotz grausamer Folter wird der Autor nicht gefunden. Als Klim auch noch den jüngeren Sohn des alten Kaisers ermorden will, kippt die Situation. Klim flieht mit dem treuen Tomopolokus zu den Tigern. Bei der Schlacht laufen ihm immer mehr Getreue davon, Tomopolokus wird tödlich verwundet. Klim flieht in dichten Wald und kriecht in eine Höhle, tiefer in der Höhle fällt er in die Tiefe und kommt nach zwölf Jahren Abwesenheit wieder nach Norwegen.

In Sandviken (bei Bergen) erschrecken die Leute ob dem fremd gekleideten Gekrönten, man hält ihn für den Ewigen Juden, einen legendären jüdischen Schuster, der schon bei der Zerstörung des Tempels dabei gewesen sein soll. Nur ein alter Mann traut sich Klim aufzunehmen. Er erweist sich als dessen alter Freund Abelinus. Er glaubt Klim kein Wort, hält ihn eher für einen Faun oder Satyr. Nach acht Tagen fragt er ihn wieder nach seiner Geschichte und wundert sich, dass Klim genau dasselbe erzählt. Das gelungene Gemeinwesen von Potu könne nicht aus einer kranken Phantasie entspringen, so glaubt er ihm schließlich. Doch empfiehlt Abelin Klim zu Lebzeiten niemandem von seiner Reise zu erzählen, da kürzlich schon Leute auf den Scheiterhaufen kamen, die nur behaupteten, die Erde bewege sich um die Sonne. Klim findet eine Stelle als Küster und ehelicht eine Kaufmannstochter Magdalena. Mit ihr lebt er einvernehmlich als braver Bürger in Bergen und hat drei Kinder. 1695 starb er und Abelin schrieb ein Nachwort zum Manuskript.

## Interpretation

Das Buch ist voll von sarkastische Anspielungen auf die Gepflogenheiten der Gesellschaft zur Zeit des Autors, z.B. dass die Bäume gerne unbekümmert sich vergnügen steht im Gegensatz zum lutheranischen Ernst in Skandinavien. Das universitäre Disputieren wird zur Volksbelustigung

gemacht, die Bäume befanden es für unnütz und für den Charakter der jungen Bäume schädlich (der Erzähler fand das nicht in Ordnung, er hatte selber ausgiebig antike Halbschuhe studiert). Allgemeinere Gesellschaftskritik findet sich auch: die Gleichberechtigung der Geschlechter wird positiv geschildert. Das Buch, das Tomopolokus vorübersetzt, enthält besonders deutliche Gesellschaftskritik, Europa als Ganzes kommt schlecht weg, die Katholiken aber deutlich schlechter als die Protestanten. Der kleinbürgerliche Feldherr, der wegen einer neuen Waffe (Schießpulver) zum Weltherrscher wird und dem Größenwahn erliegt, wirkt geradezu prophetisch. Deutlich zeigen sich Parallelen zu dem einige Jahrzehnte älteren Gulliver's Travels von Jonathan Swift.

Umfang: 53'400 Wörter.

Lektüre: Cap. 11, §40, p. 251 (letztes Viertel Notandum ...)-253. Die poesia porcina

### Literatur

- Holberg, Ludvig. Nicolai Klimii Iter Subterraneum. Hafniae 1754. <a href="https://nbn-resolving.de/urn:nbn:de:bsz:180-digad-1395">https://nbn-resolving.de/urn:nbn:de:bsz:180-digad-1395</a> [Original]
- Ludvig Holberg. Niels Klims underjordiske rejse: udgivet med indledning, oversættelse, kommentarer og registre af A. Kragelund. 3 Bde. København 1970. [mit dän. Üb. und Kommentar]
- Niels Klim's journey under the ground; being a narrative of his wonderful descent to the subterranean lands; together with an account of the sensible animals and trees ... translated by John Gierlow. Boston 1845. [engl. Üb., über das Dänische] <a href="https://www.gutenberg.org/files/27884/27884-h/27884-h.htm">https://www.gutenberg.org/files/27884/27884-h/27884-h.htm</a>
- Ludwig Holberg, Nicolai Klims unterirdische Reise. Nachwort von Hans Scherfig. Leipzig 1985. [dt. Üb., Nachdruck der Ausgabe Copenhagen und Leipzig 1741 der Übersetzer ist anonym, <a href="http://mdz-nbn-resolving.de/urn:nbn:de:bvb:12-bsb11347166-1">http://mdz-nbn-resolving.de/urn:nbn:de:bvb:12-bsb11347166-1</a>]
- Nicolai Klims Unterirdische Reise worinnen eine ganz Neue Erdbeschreibung wie auch eine umständliche Nachricht von der fünften Monarchie die uns bishero ganz und gar unbekannt gewesen, enthalten ist; überarbeitet und online publiziert von Günter Jürgensmeier. Online: <a href="http://www.gasl.org/refbib/Holberg">http://www.gasl.org/refbib/Holberg</a> Niels Klim.pdf 12
- Peters, Sigrid. Ludvig Holbergs menippeische Satire: Das *Iter subterraneum* und seine Beziehungen zur antiken Literatur. Frankfurt 1987.
- Rossel, Sven Hakon (ed.). Ludvig Holberg a European writer: A study in influence and reception, Amsterdam 1994.
- \*Galson, Samuel. A Missive from the Mole. Holberg on How to Read the *Iter Subterraneum*. In Tilg/Walser 193-211.

<sup>12</sup> Die alte, ungenaue Übersetzung ist nur leicht überarbeitet. Z.B. sowohl *crudus* als auch *absurdus* = 'abgeschmackt'. Auslassungen: z.B. Cap. 14, §9 werden die Phönizier ("*quales Tyrii ac Sidonii*") einfach weggelassen. Jürgensmeier hat nur ungebräuchliche Wörter ersetzt und sonstige kleine Änderungen vorgenommen.

### 13. Synthese

Als erstes Merkmal zeigt sich die Internationalität des frühneuzeitlichen lat. Romans. Unter den Autoren der behandelten Romane finde sich: Italiener, Deutsche, Engländer, Iren, "Dänen". Einige Themen kamen in den behandelten Texten immer wieder vor, wie sich in Tabellenform besonders gut zeigt:

|            | Religion   | Dichtung | Wunder-<br>bares /<br>Überna-<br>türliches | Piraten /<br>Schiff-<br>bruch | Liebesge-<br>schichten | Rechte<br>der<br>Frauen | Gesell-<br>schafts-<br>kritik | Natürl. Religion vs. Christentum |
|------------|------------|----------|--------------------------------------------|-------------------------------|------------------------|-------------------------|-------------------------------|----------------------------------|
| Lukian     | Heide      | N        | J                                          | J                             | N                      | N                       | N                             | N                                |
| Brendan    | Christ     | N        | J                                          | J                             | N                      | N                       | N                             | N                                |
| Alberti    | Christ     | J        | J                                          | J                             | J                      | N                       | J                             | N                                |
| Morus      | Katholik   | N        | N                                          | N                             | N                      | J                       | J                             | J                                |
| Kepler     | Protestant | N        | J                                          | N                             | N                      | N                       | J                             | N                                |
| Campanella | Katholik   | N        | N                                          | N                             | N                      | J                       | J                             | J                                |
| Rossi      | Katholik   | J        | N                                          | J                             | J                      | N                       | J                             | J                                |
| Gott       | Protestant | J        | N                                          | J                             | J                      | J                       | J                             | J                                |
| Bissel     | Katholik   | N        | N                                          | J                             | N                      | N                       | N                             | J                                |
| Holberg    | Protestant | J        | J                                          | J                             | J                      | J                       | J                             | J                                |

Obwohl also einige Themen in diesen "phantastischen Romanen" oft wiederkehren, sind die betrachteten Texte doch ziemlich heterogen und man mag sich fragen, ob es überhaupt Sinn macht, von einem einzigen Genre zu sprechen. Fast überall kam immerhin Gesellschaftskritik und die Frage nach der Stellung des Christentums gegenüber "natürlicher" Religion (also ohne christliche Offenbarung) vor. Beides sind aber in der frühen Neuzeit wichtige Themen, die auch in vielen anderen Texten thematisiert werden. Im Ganzen kann man unter den betrachteten Texten eine Streuung zwischen zwei Polen ausmachen: einerseits der philosophische Traktat zu zeitkritischen Fragen, andererseits der Abenteuerroman. Näher beim ersteren Pol fänden sich Morus oder Campanella, näher beim zweiten Bissel oder Holberg.

Man müsste als nächstes die Verbindungen zu verwandten volkssprachlichen Texten untersuchen. Einige Autoren und Texte drängen sich geradezu auf: Swift, Gracián, Rabelais oder das Lalebuch.